# مسعود الخوند

القارّات والمناطِق والدّول والبُلدَان

# الهوسوعة التاريخة الجغرافية

مَعَــَالِمْ . وَشَــَائِق . مَوضُوعَات . زُعُــَمَاه

(للجزء (السابع تشيلي \_ جنوب افريقيا

# © جميع الحقوق محفوظة للمؤلف

مشاركون في التصحيح: شربل الخوند جورج سليم خليل سمعان

الموزّع: مؤسسة هانياد

سن-الفیل - القلعة ص.ب: ٥٥٥٨٦ بیروت-لبنان هاتف ٤٩٣٢٩٦

طبع في لبنان

# فهرست

| 19 | تشيل |
|----|------|
|----|------|

بطاقة تعريف ١٩

#### نبذة تاريخية

المرحلة الاستعمارية ٢١- يقظة الوعي الوطني، الاستقلال ٢٣، حوسيه دو سان مارتن ٢٣- الجمهورية ٢٤- الموسسات والحياة السياسية في النصف الاول من القرن العشرين ٢٦.

# تجربة الاشتراكية الماركسية من خلال مؤسسات النظام الليبرالي ٢٨

عشرة أعوام من التاريخ ٢٨- مسيرة اليسار الموحد إلى السلطة ٢٩- السياسة الاقتصادية لد «الوحدة الشعبية» ٣٠- مقاومة مسار الاشتراكية ٣١- دور الحزب الديمقراطي المسيحي ٣٢- أهم أحداث ١٩٧٣ حتى انقلاب ١١ ايلول (٣٣).

#### حكم الانقلابيين العسكريين ٣٦

القمع ٣٦- الدستور الجديد ٣٦- العلاقات مع الولايات المتحدة ٣٧- تصاعد المعارضة ٣٨- استفتاء ٥ تشرين الاول ١٩٨٨ (٣٩).

| سيحيين إلى الحكم ٤٠ | به دة الديمقر اطيين المس | ¢ |
|---------------------|--------------------------|---|
|---------------------|--------------------------|---|

الرئيس إيلوين ٤٠ - الرئيس الحالي إدواردو فراي ٤١.

#### نزاع حدودي مزمن ٢ ٤

مع الارجنتين ٤٢– مع بوليفيا ٤٣.

#### أقاليم تابعة

جزيرة الفصح ٣٤- دسفنتوراداس ٤٤- أرخبيل خوان فرنانديز ٤٤- أنتاركتيكا ٤٤.

## مدن و معالم

أنتوفاغاستا ٤٥- إيكويك ٤٥- بونتا اريناس ٤٥- بيورتـ ومونـت ٥٥- تالكاهويانو ٥٥- تيميكو ٥٥- رانكاغوا ٥٥- سان برناردو ٥٥- سانتياغو ٥٥- شوكيكاماتا ٥٥- فالباريزو ٥٥- فالديفيا ٢٦- فينا دل مار ٢٦- كونسبنسيون ٢٦- لاسيرينا ٢٥- نورتي غراندي والتقسيمات الجغرافية الثلاثة ٧٤.

# زعماء ورجال دولة

اللندي، سلفادور ٤٨ - بينوشيه، أغستو ٤٨ - فراي، إدرواردو ٥١ - كورفلان، لويـس ٥٢ - نيرودا، بابلو ٥٣.

تنجانيقا راجع تنزانيا في هذا الجزء.

تنزانيا ...... ٤ ٥

بطاقة تعريف ٤٥

#### نبذة تاريخية

وحود بشري قديم ٥٦- دخول الاسمالام ٥٦- الاوروبيون ٥٦- سلطنة عربية واستعمار اوروبي ٥٦- اتفاقية زنجبار ٥٦- الاستقلال والرئيس نيريري ٥٧- الاتحاد في «تنزانيا» ٥٨- تنزانيا والدول المحاورة ٥٨- دستور جديد ومشكلات اقتصادية ٥٩- كرونولوجيا أهم احداث العقد الأخير ٥٩.

زنجبار

#### (أنجوجا وبمبا)

زنجبار في إطار الوجود العربي الاسلامي في شرقي افريقيا، سلطنة كلـوى ٦٠- جزيرتــا زنجبار وبمبا ٦٢- «شيرازى» ٦٢.

#### الارث التاريخي يهدد بانفصال زنجبار ٦٣

تنزانيا مع نيريري وبعده ٦٣- الاوضاع الحزبية والسياسية في دولة الاتحاد ٦٤-ثـورة ١٩٦٤ والاعتذار عنها ٦٤- هل تملك زنجبار مقومات الاستقلال ٦٦

#### مدن و معالم

#### زعماء ورجال دولة

حمادي، سيف شريف ٢٩- عامور، سالمين ٢٩- كاواوا، رشيدي ٢٩- كرومي، الشيخ عبيد أماني ٢٩- كيمالندو، حوزف ٧٠- ماكونغورو، الزعيم محمد ٧١- مسويا، كليوبا ديفيد ٧١- نيريري، حولويوس ٧١.

| بطاقة تعريف ٧٣                                                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| نبذة تاريخية                                                                                                       |
| هجرة نواتجا ٧٤- بداية التاريخ الحديث ٧٤- بعــد الحــرب العالميـة الثانيـة، الاســـــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ٥٧- كرونولوجيـا أهــم الاحــداث ٥٧- اول انتخابــات رئاسـية حــرة ٧٧- اســـ<br>الازمة ٧٨.                           |
| اتفاقیة لومی                                                                                                       |
| العاهية توامي<br>تعريف ٨٠ – مناقشة: إتفاقية لومي بعد عقدين ٨٠.                                                     |
|                                                                                                                    |
| مدن ومعالم<br>                                                                                                     |
| کارا ۸۲- لومي ۸۲.                                                                                                  |
| زعماء ورجال دولة                                                                                                   |
| ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                              |
| نيقولا ٨٣– كودجو، أدم ٨٣– كوفيغو، جوزف ٨٣.                                                                         |

#### بطاقة تعريف ٨٦

#### نبذة تاريخية

#### في إطار الاتحاد المغاربي ١٠٥

#### مناقشة: بعد ٤٠ سنة على الاستقلال ١٠٨

#### الاحزاب

خريطة الاحزاب في ضوء انتخابات ١٩٩٥ البلدية ١١٠ التجمع الدستوري الديمقراطي ١١١ الحرب الدستوري والحركة الوطنية من منظور معارض ١١٣ الايمقراطي الديمقراطي التحديد» حاليًا ١١٣ التجاه الاسلامي، «النهضة» ١١٤ - حركة الديمقراطيين الاشتراكيين واحزاب معارضة الحرى ١١٥ النقابات ١١٥.

#### مدن ومعالم

أوتينة ١١٦- بنزرت ١١٦- توزار (ومدن صحراوية) ١١٦- «تونس الخضراء» ١١٦- تونس العاصمة ١١٧- جربة ١١٨- جمّة ١٢٠- الحامة ١٢٠- الرباطات

(القبلاع، الحصون) ۱۲۰- سوسة ۱۲۱- صفاقس ۱۲۲- قبابس ۱۲۳- قرطاحة ۱۲۶- قرطاحة ۱۲۶- قرقنية ۱۲۷- القيروان ۱۲۷- كسرى ۱۲۹- كنز المهدية ۱۳۱- متحف باردو ۱۳۱- مطماطة ۱۳۲- المهدية ۱۳۳- موناستير ۱۳۶- وذنة (أوتينة) ۱۳۰.

# زعماء ورجال دولة

أحمد بن صالح ١٣٦ - أحمد المستيري ١٣٦ - الباهي الادغم ١٣٧ - الحبيب بورقيبة 170 - 170 - الحبيب بورقيبة الابن ١٣٨ - الحبيب الشطي ١٣٨ - الحبيب عاشور ١٣٨ - حسين النصر (الباي) ١٣٩ - راشد الغنوشي ١٣٩ - زين العابدين بن علي ١٣٩ - الشاذلي القليبي ١٣٩ - صالح بن يوسف 120 - الطاهر بلخوجة 120 - الطاهر الحداد 120 - عبد العزيز الثعالي 120 - عياشي حسونة 120 - عمار 120 - الطاهر الحداد 120 - عبد العزيز الثعالي 120 - عمد صياح فرحات حشّاد 120 - عمد الامين (الباي) 120 - عمد المصمودي 120 - عمد المنصف 120 - عمد علي 120 - عمد مزالي 120 - عمد المصمودي 120 - عمد المنصف (باي) 120 - المنحي الخولي 120 - المنحي سليم 120 - المحادي نويره 120 - يوسف الرويسي 120

| 104                           | تونغا                                    |
|-------------------------------|------------------------------------------|
|                               |                                          |
|                               |                                          |
| 100                           | التيبت                                   |
|                               |                                          |
|                               |                                          |
|                               | بطاقة تعريف ٥٥١                          |
|                               |                                          |
|                               |                                          |
| – إنتفاضة ١٠ آذار ١٩٥٩ (١٥٨). | قديمًا ١٥٦– حديثًا ١٥٦– الغزو الصيني ١٥٦ |
|                               |                                          |
|                               | دالای لاما ۹ ۱                           |

إسمه وطفولته ١٥٩- علاقاته بالصين ١٥٩- في الهند، حكومة منفى ١٦٠- مناقشة: لا عنف الدالاي لاما وليبراليته ١٦١.

| ج ۳، ص ۲۷٦ | راجع أندونيسيا، ح | نيمور الشرقية |
|------------|-------------------|---------------|
|            |                   |               |

جامایکا .....

نبذة تاريخية

الهنود ۱۶۷ - الاسبان ثم الانكليز ۱۹۷ - إلغاء العبودية، الانتفاضة ۱۹۷ - الحكم الذاتي ۱۹۸ - الاستقلال ۱۹۸ - ظاهرة بوب مارلي ۱۹۹.

الجبل الاسود راجع ألبانيا، ج ٢، ص ٣٥٠؛ والبلقان، ج ٥، ص ٢٩١؛ وصربيا ومونتينيغرو في الاجزاء اللاحقة.

جبل طارق

الجزائر ......

بطاقة تعريف ١٧٥

#### نبذة تاريخية

قبل الميلاد وفي عهد الرومان  $9\,9\,1$  – الفتح العربي  $1\,0$  – دول عربية اسلامية  $1\,0$  – دولة المرابطين ودولة الموحدين  $1\,0$  – الفترة العثمانية  $1\,0$  – الحملة الفرنسية  $1\,0$  – المقاومة  $1\,0$  – الاستعمار  $1\,0$  – بين الحربين المقاومة  $1\,0$  – الاستعمار  $1\,0$  – بين الحربين العالميتين  $1\,0$  – البان الحرب العالمية الثانية، سنوات ما قبل التحرير  $1\,0$  – حرب الاستقلال  $1\,0$  – الجزائر بعد الاستقلال الاستقلال  $1\,0$  – الجزائر بعد الاستقلال  $1\,0$  – عهد بوضياف  $1\,0$  – عهد بوضياف  $1\,0$  – عهد على كافي  $1\,0$  – عهد الشاذلي بن جديد  $1\,0$  – عهد محمد بوضياف ونزاع الصحراء الغربية  $1\,0$  – في إطار قضية «أزواد» (الطوارق)  $1\,0$  .

#### الاسلام الجزائري

العمق الحضاري بربري إسلامي ٢١٤- التعريب ٢١٤- الاسلام الجزائري مع الامير عبد القادر ٢١٥- الاسلام عبد القادر ١١٥- الاسلام مع حفيد عبد القادر الامير حالد عبد القادر ٢١٦- الاسلام مع «جمعية مع مصالي الحاج ٢١٧- الاسلام مع فرحات عباس ٢١٧- الاسلام مع «جمعية العلماء»، بن باديس ٢١٨- الاسلام الريفي، «الزوايا» ٢١٩- الاسلام إبان ثورة التحرير ٢٢١- الاسلام مع بن بلّة ٢٢٢- الاسلام مع بومدين ٣٢٣- الاسلام مع الشاذلي بن حديد ٢٢٤- الاسلام السياسي يحتل الشارع (جبهة الانقاذ) ٢٢٧- جبهة الانقاذ في اتجاه السلطة ٢٢٨- قيادة حديدة للانقاذ ٢٢٩- جبهة الانقاذ الاسلامية في عهد بوضياف ٢٣٠- العمل المسلح الاسلامي ٢٣١.

# البربر (الأمازيغ)

أول مملكة بربرية ٢٣٤– الاحتلال الروماني ودخول المسيحية ٢٣٤.

#### البربر في التاريخ المعاصر والراهن ٢٣٥

«الظاهرة البربرية» ٢٣٥- «الأزمة البربرية» ٢٣٦- البربر إبان ثـورة التحريـر ٢٣٦-في عهد بومدين ٢٣٦- «الربيع الـبربري» ٢٣٦- اسـتجابات النظـام ٢٣٨- الخريطـة السياسية الحالية للبربر ٢٣٨- الاطار الجغرافي والواقع الديمغرافي ٢٣٩- موقع الـبربر في الحرب الاهلية الدائرة ومن «المصالحة الوطنية» ٢٣٩- تعليم الأمازيغية ٢٤٠.

#### معالم تاريخية

اتفاقيات إيفيان ٢٤٢- انتفاضة تشرين الاول (١٩٨٨) ٢٤٣- التعريب والهوية ٢٤٣- حبهة التحرير الوطني ٢٤٤- جمعية العلماء المسلمين ٢٤٦- حرب التحرير الجزائرية، «ثورة المليون شهيد» (١٩٥١- ١٩٦٢) ٢٤٦- حزب الشعب الجزائري ١٤٤٠- حزب بخم شمالي افريقيا ٤١٩- سطيف، انتفاضة ٤١٩- الشرارة الاولى وبيانها العملاني الاول ٢٥٠- الصومام، مؤتمر ٢٥٠- «العقد الوطني» ٢٥١- «بحموعة وحدة» ٢٥١- المستوطنون الاوروبيون ٢٥١- مشتى القصبة، بحزرة ٢٥٢- ميشاق الجزائر ٢٥٣- ندوة روما و «العقد الوطن» ٢٥٤.

#### مدن ومعالم

الاصنام (سابقًا اورليانسفيل) ٢٥٩- باتنة ٢٥٩- بجة ٢٥٩- بليدا ٢٥٩- بيسكرا ٢٥٩- بيسكرا ٢٥٩- بيسكرا ٢٥٩- بيسكرا ٢٥٩- بيشار ٢٥٩- عنابة (بونة سابقًا) ٢٦٢- غرداية ٢٦٢- قسنطينة (سيرتا قديمًا) ٢٦٢- المعسكر ٢٦٢- موستغانم ٢٦٢- وادي ميزاب ٢٦٢- وهران ٢٦٦.

#### زعماء ورجال دولة

أحمد أويحي ٢٧٨ - أحمد بن بلّـة ٢٦٨ - أحمد سحنون، الشيخ ٢٧٠ - أحمد طالب الابراهيمي ٢٧١ - حسين آيت أحمد ٢٧١ - الحسين السليماني، الشيخ ٢٧٣ - ديدوش مراد ٢٧٣ - رابح بيطاط ٢٧٤ - سعيد سعدي ٢٧٤ - سيد أحمد غزالي ٢٧٥ - سي محمد ٢٧٦ - الشاذلي بن جديد ٢٧٦ - شريف بلقاسم ٢٧٧ - عباسي مدني، الشيخ ٢٧٧ - عبان رمضان ٢٧٩ - عبد الحميد بن باديس ٢٨٠ - عبد السلام بلعيد ٢٨٠ -

عبد العزيز بوتفليقة ٢٨١- عبد العزيز بوصوف ٢٨١- عبد الله فلالي مبارك ٢٨١- عبد الله فلالي مبارك ٢٨١- عبد النور علي يحي ٢٨١- العربي بن مهيدي ٢٨٢- علي بلحاج، الشيخ ٢٨٢- فرحات عباس ٢٨٤- قاصدي مرباح ٢٨٥- كريم بقاسم ٢٨٦- مالك بن نبي ٢٨٦- محفوظ نحناح، الشيخ ٢٨٧- محمد البشير الابراهيمي ٢٨٨- محمد بوضياف ٢٨٨- محمد خميستي ٢٩١- محمد خيضر ٢٩١- محمد صديق بن يحي ٢٩٢- مصالي الحاج ٢٩٢- المفدّى زكريا ٤٩٤- مولود حمروش ٤٩٢- نور الدين بوكروح ٢٩٤- هواري بومدين ٩٥٠- اليمين (الامين) زروال ٢٩٧- يوسف بن حدة ٢٩٨.

| Y 9 9                                     | جزر سليمان                            |
|-------------------------------------------|---------------------------------------|
|                                           |                                       |
|                                           |                                       |
| <b>** • *</b>                             | جزر القمر                             |
|                                           | بطاقة تعريف ٣٠٢                       |
|                                           | نبدة تاريخية                          |
| التماريخ الحديث ٣٠٦- في التماريخ المعساصر | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| لله وعلى صويلح ٣٠٧- سيد محمد جوهسر        | ٣٠٦- الاستقلال ٣٠٧- أحمد عبد ا        |

جنوب افريقيا .......

الرئيس سيد محمد جوهر ٣١٣- بوب دونار ٢١٤.

٣٠٩- الانضمام إلى الجامعة العربية ٣١٢- الاعتراف باسرائيل ٣١٣- نهاية عهد

بطاقة تعريف ٣١٧.

#### نبذة تاريخية

قديماً ٣٢١-أول القادمين الاوروبيين ٣٢٢- التوغل ٣٢٢- السيطرة ٣٣٢- نزاعـات الانكليز والبويـر ٣٢٣- التسوية البيضـاء: اتحـاد جنـوب افريقيـا ٣٣٣- بـين الحربـين العليتين ٣٢٤- جمهوريـة جنـوب افريقيـا ٣٣٤- أهــم احــداث (١٩٨٥-١٩٩٦) العالميتين ٣٢٤- انتخابات نيسان ١٩٩٤ (٣٣٤)- مئة يوم على حكم مانديلا ٣٢٥.

الأبارتيد

#### (الفصل العنصري)

تمهيد ٣٣٩- أسس الأبارتيد، أربع اطروحات عقائدية ٣٤٠- تصنيف المجموعات العرقية ٣٤١- الناتوستان ٣٤٤- تشرذم العرقية ٣٤١- الناتوستان ٣٤٤- تشرذم السود ٣٤٧.

#### تفكيك نظام الأبارتيد ٣٤٨

روزنامة التفكيك التدريجي ٣٤٨- دوكليرك ومانديلا ٣٤٩- «كوديـزا» والاستفتاء ٣٤٩- التعــــر و «إنكاثــا» ٣٥٠- التســوية ٣٥٠- مناقشــة: مـا بــين جنــــوب افريقيـــا وفلسطين ٣٥٠.

#### معالم تاريخية

الاحزاب ٢٥٤- البوير وحـرب البوير ٣٥٦- الكـاب في إطـار الاكتشـافات البحريـة ٣٥٨- الكنيسة الكاثوليكية والتمييز العنصري ٣٥٨- مجازر شاربفيل وسويتو ودوربان ٩٥٨- المسلمون في جنوب افريقيا ٣٦٠.

# مدن ومعالم

إيست لندن ٣٦٤- براكبان ٣٦٤- بريتوريا ٣٦٤- بلويمفونتين ٣٦٤-بوكسبورغ ٣٦٤-٣٦٤- بيترمـاريتزبورغ ٣٦٤- جرميســتون ٣٦٥- جوهانســبورغ ٣٦٥- دوربــان ٣٦٥- ريسانوغارسي ٣٦٦- سويتو ٣٦٦- كاب ٣٦٦- كيمبرلي ٣٦٧.

#### زعماء ورجال دولة

بوتا، بيتر فيلام ٣٦٨- بوتا، لويس ٣٦٨- بوتيليزي، منغوسوتو غاشا ٣٦٨- تامبو، أوليفر ٣٦٩- دوكلـيرك، فريدريك ٣٦٩- سمطس، يان ٣٧٠- غولدبيرغ، دينيس ٣٧١- غولدستون، ريتشارد ٣٧١- فورستر، جون ٣٧٢- فيرفورد، هندريك فرانش ٣٧٢- لوثولي، ألبـير ميومبي ٣٧٣- مانجينا، ألفـرد ٣٧٤- مانديلا، نلسـون ٣٧٤- مانديلا، ويني ٣٧٧- مبكي، ثابو ٣٧٩.



# تشيلي (شيلي)

## بطاقة تعريف

الاسم: يأتي إسم «تشيلي» (أو «شسيلي») من إسم نوع من العصافير يعيش في المناطق الوسطى من البلاد. ورأي آخر يقول إنه من تسمية «كيتشوا» التي تعني «حيث تنتهي الارض». الموقع: في أميركما الوسطى. تحيط بها البيرو (طول الحدود بينهما ٢٠٠ كلم)، والارجنتين

وبوليفيا (٤٨٠٠ كلم). فيكون طول حدود التشيلي مع هذه البلدان الثلاثة ٥٠٠٠ كلم. أما طول الشاطىء التشيلي (بما فيها التعاريج) فيزيد عن ١٠ آلاف كلم.

المساحة: ٧٥٦ ألفًا و٩٤٦ كلم م.. المسافة بين أبعد نقطتين طوليًا (من الشمال إلى الجنوب) تبلغ ٢٥٠ كلم، ويبلغ العرض ٢٥٠ كلم. بذلك تشكل شريطًا مستطيلاً فريـدًا بين بلدان العالم. وتدعي التشيلي بحق امتلاك مليون و٢٥٠ ألف كلم م. من قارة أنتاركتيكا (راجع «أقاليم تابعة» بعد النبذة التاريخية).

المناطق: راجع «نورتي غرانـدي والتقسيمات الجغرافية الثلاثة» في باب «مدن ومعالم»، وباب «أقاليم تابعة».

العاصمة: سانتياغو. أهم المدن: كونسبسيون، فينا دل مار، فالباريزو، أنتوفاغاستا... (راجع «مدن ومعالم»).

اللغة: الاسبانية.

السكان: كاثوليك (٨٩٪)، بروتستانت (۱۱٪). بلغ تعدادهم في ۱۸۳۵ نحسو ۱،۰۱ مليون نسمة، وفي ١٩٠٧ نحو ٣٢٢٣ ملايين، وفي ١٩٦٠ نحو ٧،٣٩ ملايين، ويبلسغ حاليًا (تقديرات ١٩٩٦) نحو ١٤ مليون نسمة، والمرجّع انهم سيبلغون نحو ١٥ مليونًا في العمام ۲۰۰۰. نسبة الخلاسيين (هنود واوروبيون) منهم نحو ٦٦٪، واوروبيون غـير حلاسـيين نحـو ٥٠٪، وهنود ٥٪، وهم الذين يقال لهم «أروكان»، في الاسبانية «أروكسانوس»، وهمي كلمة نحتها في العام ١٥٦٩، الشاعر ألونسـو دو إرشيلاً. نحو ٨١٪ من مجوع السكان يعيشون في المدن. وهناك نحو ٧٥٪ من التشيليين يتحــدرون من الاسبان الذين اختلطوا بالسكان الهنود المحليين (بيكونش) الذين كانوا يقطنون مناطق الاودية الوسطى في التشيلي. في القرن التاسع عشر والقرن العشرين، حصلت هجرة اوروبية كبيرة إلى التشيلي، خاصة من الألمان الذين اقاموا في مناطق البحيرات والغابات، والانكليز في فالباريزو؛ وهناك ايضًا مهاجرون مسن الايطاليين والعرب واليوغوسلاف؛ وكذلك عدد قليل من الفرنسيين (عدد من العائلات، منها عاتلة بينوشيه التي جاءت من منطقة بريتانيا

الفرنسية).

الحكم والاحزاب: نظام الحكم جمهوري. الدستور المعمول به يعود إلى ١١ آذار ١٩٨١. ورئيس الجمهورية الحالي إدواردو فراي الإبن، وكان قبله (على أثر العودة إلى الديمقراطية بعد الحكم الدكتاتوري الذي امتد من ١٩٧٣ إلى ١٩٩٨) باتريسيو ايلوين (مولود ١٩١٨) البرلمان من بحلسين: بحلس النواب (١٢٠ عضوًا منتخبًا)، ومجلس الشيوخ (٤٧ عضوًا، ٣٨ منتخبًا، وبه معينين).

«اتحاد العمال التشيليين الموحد»، نقابة تضم نحو ٣٠٠ الف عضو؛ أعيد تأسيسها في ٢٠ آب ۱۹۸۸ بعد تعلیق دام مند انقلاب ۱۹۷۳. الاحزاب منعت إثر انقلاب ١٩٧٣، وأعيد السماح لها منه ١٩٨٧ (باستثناء الحرب الشيوعي): التحالف الديمقراطي، ويضم: الحزب الديمقراطي المسيحي (أسسه إدواردو فراي الأب في ١٩٥٧)، والحزب الاجتماعي الديمقراطي، والحزب الراديكالي. الكتلة الاشتراكية، وتضم الحزب الاشتراكي، وحركة الديمقراطية الشعبية التي تضم بدورها الألميديين (انصـــار كلودومــيرو ألميدا)، والحرب الشيوعي (أقبل من ٣٠ ألف عضو في أوائل التسعينات، وكانوا أكثر من ٥٠ ألفًا عشية انقلاب ١٩٧٣). وهناك حركة اليسار الثوري بزعامة أندرس باسكال أللندي، وكان قد أسسها باوتيستا فان شوفن. وهناك التحالف الوسط، وحزب الوسط-الوسط، وحزب من اجل الديمقراطية، وحزب الخضر والانسانيين، وحزب التحدد القومى، وحزب الاتحاد الديمقراطي المستقل.

الاقتصاد: تغطي الاراضي المزروعة ١٦،٥ الف كلم م.، والمراعي ١٢،٥ السف كلم م.، والماعي ١٢٩٣ السف كلم م.. بلغ متوسط إنتاج التشيلي في السنوات الاحميرة: ٣ آلاف طن من قصب السكر، والف و ٠٠٠ طن من

القمح، وألف طن من البطاطا، وألف طن من الذرة. وبلغ معدل الانتاج السنوي من السمك نحو ٦ ملايين طن.

يبلغ احتياطي التشيلي من النفط ٢٦ مليون طن، ومتوسط الانتباج السنوي نحبو مليون طن. والاحتياطي من الغاز الطبيعي ١١٦ مليار متر مكعب، ومعدل انتاجه ٤ مليارات. والاحتياطي من الفحم نحو ٢٠٩ مليون طن، والانتاج ٢٠٧. النحاس: نحو ٢٪ مسن مجموع اليد العاملة التشيلية يعملون في مناجم النحاس. أكبر منجم للنحاس في العالم هو منجم شوكيكاماتا في

التشيلي، ويحتوي على ٢٥٪ من الاحتياطي العالمي، ويؤمن ١٠٪ من الانتاج العالمي، و١٠٪ من الانتاج العالمي، و١٠٪ من انتاج النحاس المصفي. والتشيلي غنية ايضًا بالحديد، والنيترات، والمانغانيز، والفوسفات، والماهب، والفضة. أهم صناعاتها: الاخشاب، الورق، الفولاذ. وأهم منطقة صناعية في تيميكو. متوسط عدد السائحين السنوي (١٩٩٠- ١٩٩٥) نحو مليون ونصف مليون سائح. تحتل التشيلي المرتبة العالمية الاولى في النحاس، والخامسة في صيد السمك، والثامنة في الفضة، والحادية عشر في الذهب.

#### نبذة تاريخية

المرحلة الاستعمارية: يعود اكتشاف التشيلي إلى نحو أربعة قرون ونصف القرن، وذلك عندما تم إرسال ديغو دو ألماغرو، وبيزار (وكانا يحصران اهتمامهما باراضي امبراطورية الإنكا في البيرو الحالية)، في حملة استكشافية، إلى البلاد الواقعة حنوبي كوزكو، أي التشيلي الحالية؛ وقد وصلت الحملة إلى هذه البلاد في ١٥٣٦ بعد أربعة أشهر من السفر، وحطت الرحال في وادي أكونكاغوا. ولما لم تحد أثرًا للذهب عادت أكونكاغوا. ولما لم تحد أثرًا للذهب عادت التشيلي ما قبل هذه المرحلة الاستعمارية، التشيلي ما قبل هذه المرحلة الاستعمارية، تؤكد ان البلاد لم تعرف حضارة يمكن مقارنتها بالحضارة التي عرفتها المكسيك

مشلاً، أو البيرو أو غواتيمالا. فليس هناك اشياء تذكر حول المجموعات الاتنية أو اللغوية التي سكنت البلاد قبل المرحلة الاستعمارية باستثناء بعض القرى في اقصى شمالي البلاد عند تخوم بوليفيا والبيرو حيث ما تزال تعيش مجموعة هندية تعد نحو مئة ألف نسمة وتعود إلى الهنود الأروكان الذين تمكنوا من الصمود والبقاء في وجه غزوات هنود الإنكا، شم الاسبان، شم سكان هنود الإنكا، شم يعيشون في محميات وفي ظروف قاسية).

في ٢٠ كانون الثاني ١٥٤٠ (اي بعد نحو ثلاثة اعوام من حملة دو ألماغرو)، سار الكابتن بيئرو دو فالديفيا، بناء على أوامر الملك شارلكان (شارل الخامس)، على رأس حملة من ١٥٠ من الفرسان، قاصدًا الاقاليم الواقعة جنوبي البيرو؛ وكان،

عشية موعد الحملة قد زار كاتدرائية مدينة كوزكو وأقسم فيها بأنه سيطلق إسم الرسول مار يعقوب (St Jacques) على اول مدينة سيؤسسها في الاراضى التي يقصدها.

اتبع الكابتن دو فالديفيا، ورفاقه، الطريق ذاتها التي سلكها قبلهم دو ألماغرو. وبعد ١١ شهراً من السير، وصلوا إلى واد خصبة وحطوا فيها الرحال. وفي ١٢ شباط ١٤٥١، وقع دو فالديفيا وثيقة تأسيس مدينة حديدة تحمل إسم «سانتياغو دو إسترامادورا الجديدة» التي أصبحتت تعرف، الحتصارا، بإسم «سانتياغو».

قاتل السكان الاصليون (الهنود) الغزاة، لكن دو فالديفيا كان يتلقى الدعم المتواصل من نائب الملك في البيرو، حتى تسنى له إخضاع هؤلاء السكان، يساعده رئيس قبيلة هندية يدعى لوتارو. وفي عارسيا هورتادو دو مندوزا ليصبح حاكمًا على البلاد باسم ملك إسبانيا.

نحو ثلاثة قرون (القرن السادس عشر القرن السادس عشر القرن التاسع عشر) قضاها الحكم الاستعماري الاسباني في التشيلي يواجه خلالها الشورات ويخوض الحروب متوسلاً القمع الشديد حتى كان له «سجل مليء بالرعب».

وكانت للحروب المكلفة التي خاضها الملك فيليب الثاني وخلفاؤه في اوروب، وللحروب ضد المسلمين (المروب) وللصراعات الدينية، نتائج مضرة حدًا على الاقتصاد التشيلي. أضف إلى ذلك، الصراعات التي عرفتها التشيلي بين السكان

الكريسول (Créoles: البيسض المولسودون في التشيلي) وبين «الإسبان» (المولسودون في إسبانيا). وكان الكريول، أو الكريولوس، قد أصبحوا يشكلون مجتمعًا ارستقراطيًا متمتعًا بنفوذ سياسي قوي، واجتمعوا في «مجالس» (نوع من جمعيات استشارية) كانت تهتم في إدارة المدن وتتمتع بهامش عريض من الاستقلال الذاتي.

كانت السلطة العليا بيد الحاكم الذي يعينه الملك. وكان الحكام الذين تعاقبوا في القرن السادس عشر من العسكريين، وقد شغلتهم الحروب والانتفاضات المحلية التي أطلق عليها تسمية «حروب أروكو» نسبة إلى انها كانت تخاض بصورة اساسية ضد السكان الاصليين الثائرين.

وحكام القرن السابع عشر كانوا من العسكريين والمدنيين الذين رغبوا جميعهم في الثراء على مصلحة المستوطنين والهنود على حد سواء. أما «المحكمة الملكية» التي أقيمت في سانتياغو، فكانت عاجزة عن تصويب، أو تقوية حكومة ضعيفة وغير كفوءة. واستمر الوضع الحكومي على حاله هذه (سواء لجهة الحكومة ذاتها أو لجهة المحكمة الملكية وعلاقتها مع الحكومة واشرافها عليها) من ايلول ١٦٠٩ إلى نيسان عليها.

منذ اوائل القرن الثامن عشر، أخذ يطرأ تحسن على وضع الحكام من حيث الكفاءة في الادارة الاستعمارية، مستفيدين من السلام النسبي الذي عرفه هذا القرن. فأسسوا مدنًا جديدة، وحققوا بعض الاصلاحات بكثير من الحنكة السياسية.

وقد ساعد على ذلك ان أسرة بوربون التي من أسسها فيليب الخامس (الجناح الاسباني من هذه الأسرة) عرفت كيف تحيط نفسها بمعاونين من اصحاب الكفاءة والاستنارة. وقد بادر حاكم سانتياغو وبدأ بتنفيذ تأسيس حامعة «سان فيليبي» (على اسم الملك فيليب الخامس)، في سانتياغو، التي كان الملك نفسه قد أمر بانشائها في كان الملك نفسه قد أمر بانشائها في ١٧٥٢.

يقظة الوعى الوطني، الاستقلال: في

من التشيلي. وكان لذلك آثار عميقة، من التشيلي. وكان لذلك آثار عميقة، خاصة في الاوساط الثقافية، إذ كان اليسوعيون يديرون مدارس ومعاهد عديدة وكان التشيليون يستشعرون حاجة كبيرة لتلقي العلم، أضف إلى ان قاعدة الوجود الاستعماري نفسه في التشيلي كانت قاعدة اللاتينية، وقليلون حدًا هم التشيليون الذين كانوا يمتلكون مؤلفات من الأدب الاسباني، والمؤلفات الاجنبية كانت محظورة. وجاء اعلان الاستقلال الاميركي لدى المستوطنين الافكار التحرية، ليشيرا

قطعت العلاقة، عمليًا، بين اسبانيا واميركا الجنوبية على أثر الهزيمة الاسبانية في ترافلغار، «الطرف الأغرب (١٨٠٥). فسارع الانكليز إلى مهاجمة المستعمرات الاسبانية. فنزلوا، في ١٨٠٦، في بوينس أيرس حيث انتفض الشعب هناك ضدهم وأحبر الانكليز على الانسحاب.

لم تكن هذه الاجواء التي سادتها الروح الوطنية التحررية في المنطقة حديدة على التشيليين. إذ سبق لهم وهبوا في وجه القراصنة الانكليز والهولنديين الذين خربت سفنهم مرافىء التشيلي في القرن السابع عشر والقرن الثامن عشر.

عندما تناهى إلى سانتياغو نبأ انتزاع نابوليون بونابرت العرش الاسباني، استعد عدد من المستوطنين التشيليين للذهاب إلى المتروبول (اسبانيا) والقتال لتمكين الملك فرديناند السابع من استرجاع عرشه. لكن البعض الآخر رأى انه من الافضل إقامة دولة مستقلة في التشيلي. وهكذا انقسم التشيليون بين ملكيين ووطنيين. ومن بين الوطنيين الذين كانت تلهب مشاعرهم افكار الاستقلال والتحرر برز خوسيه ميغل كارّيرا، مانويل رودريغيز، برناردو أوهيغينز وغيرهم. وقامت الثورة التي انتهـت بـاعلان استقلال التشيلي في ۱۸ ايلول ۱۸۱۰. وعقد مجلس بلدية سانتياغو احتماعًا قبل فيه استقالة الحاكم، وانتخب اول مجلس سياسي حاكم للبلاد. ومع ذلك، تمكن الاسبان، في ١٨١٤، من استرجاع سيطرتهم على البلاد التي دامت حتى ١٢ شباط ١٨١٧، أي التاريخ الذي انهزم فيه الجيش الملكي في معركة شاكابوكو، قرب سانتياغو، وبعد ان كانت امدادات بالرجال والعتاد قد وصلت إلى الثوار الوطنيين من الثائر الاميركي اللاتيني سان مارتن.

خوسيه دو سان مارتن: هو ثائر وقائد عسكري أرجنتين، قاتل الجيوش

الاسبانية في اميركا اللاتينية وساهم في استقلال التشيلي والبيرو. فبعد ان نالت الارجنتين استقلالها في ١٨١٦، قاد سان مارتن جيشه المؤلف من ١٨١٠، قاد سان التشيلي، وهزم الجيش الاسباني في معركة شاكابوكو (١٨١ شباط ١٨١٧) وفتح الطريق نحو سانتياغو التي دخلها منتصرًا. وجاءه وفد من اعيان المدينة يعرضون عليه تسلم زمام الحكم في التشيلي. لكنه وفض هذا المنصب وحوّله لصديقه ومساعده برناندو أوهيغينز الذي أصبح حاكم البلاد.

إلا ان استقلال التشيلي لم يتم نهائيًا إلا في ١٨١٨، و بعد أن انتصر حييش سان مارتن على الجيش الاسباني في معركة مايبو (Maipu) حيث جاء صديقه أوهيغينز يصافحه ويعلنه «حاميًا للتشيلي». وعهدت إليه حكومة التشيلي مهمة متابعة تحرير المناطق الشمالية من البلاد. فتابع سيره شمالاً نحو البيرو. وفي ٧ ايلول ١٨٢٠ كان جيشه على مقربة من ليما. وفي ٢٨ تموز ١٨٢١، أعلن استقلال البيرو، وأصبح سان مارتن «حاميًا» للدولة الجديدة. ثم تابع سان مارتن زحفه نحو الشمال لاستكمال تحرير البلاد، لكنم اصطدم بزميله بوليفار محرر تلك المنطقة. وبعد لقاءين تميزا بالمودة والتفاهم ما بين الرجلين انسحب سان مارتن تأركا مهمة تحرير المنطقة المتبقية لبو ليفار.

الجمهورية: كان الجنرال برناردو أوهيغينز، الدي عين الرئيس الأعلى للتشيلي، رجلاً عسكريًا ورجل دولة في

الوقت نفسه. فأدرك أن لا استقلال ثابتًا للتشيلي ما لم تتحسرر البيرو ايضًا من الاستعمار الاسباني. لذلك كان تفاهمه كاملاً مع سان مارتن حول هذه النقطة بالذات. لكن سياسته الداخلية سرعان ما اعترضتها معارضات شديدة تخلّى بسببها عن الحكم في ٢٨ كانون الثاني ١٨٢٣. فخلفه الجنرال رامون فريره.

في اوائل عهد الجنرال فريره، نشر أول قانون أساسي دعي «دستور العام الملا». لكن، في ١٨٢٦، أحبر فريره على التخلي بدوره عن الحكم، فعاشت التشيلي، حتى ١٨٣٠، فترة من الفوضى والانتفاضات العسكرية ذهبت بحياة عدد من الزعماء والقادة.

في أجواء هذا الاضطراب برز إسم ديغو بورتالس (عضو في حزب المحافظين) الذي تمكن من إخماد فورة النزعة العسكرية، وأصدر دستورًا جديدًا نشر في ٢٥ ايار ١٨٣٣، الذي استمر العمل به حتى ١٩٢٥، الدني المستور، بدأ عهد من الازدهار في التشيلي. وفي ١٨٤١، انتخب مانويل بولنس رئيسًا للبلاد، فوقعت اسبانيا، في ١٨٤٤، معاهدة مع التشيلي اعترفت، عوجبها، باستقلال التشيلي.

هذه الحقبة من السلم الداحلي، المحكومة بالدستور المذكور، عكرتها مشكلة ترسيم الحدود ما بين الجمهوريات الي كانت خاضعة للاستعمار الاسباني في اميركا اللاتينية. فاندلعت حرب الباسفيك في ٥ نيسان ١٨٧٩. وتمكن الجيش التشيلي، بعد معارك عديدة ضد الجيوش

البيروفية-البوليفية، من الدخول منتصرًا إلى ليما، عاصمة البيرو، في كانون الثاني المما، فحصلت التشيلي، حراء انتصارها هذا، على منطقة متنازع عليها وغنية بالنيترات.

داخليًا، برز تياران سياسيان أساسيان أساسيان تنازعا السلطة حول مسائل دينية ودستورية: تيار محافظ كان يرى ان السلطة السياسية والمعتقدات الدينية في اساس تقدم البلاد وما تنشده من رفاه عيش لأبنائها، وتيار ليبرالي ركّز على ان الحريات السياسية وحرية المعتقد هي في اساس كل تقدم إحتماعي.

وقد تمكن هذا التيار الأخير من إيصال دومينغو سانتا ماريا إلى سدة الرئاسة، وفي عهدده (١٨٨١-١٨٨١)، صدرت تشريعات علمانية دعيت «السجل المدنى».

كما وصلت إلى السلطة حكومة، برئاسة خوسيه مانويل بلماسيدا (١٨٨٨- ١٨٩٨)، هي أكثر الحكومات تقدمية في اميركا اللاتينية. فبإدارة هذا الرئيس تمت الترجمة العملية لأولى المطالب النقابية الخاصة بالمأجورين.

وفي اوائل ١٨٩١، انفجرت أزمة سياسية أدت إلى قيام نظام سياسي حديد في التشيلي، وهو النظام البرلماني الذي جعل السلطة التنفيذية حاضعة للكونغرس التشيلي. فقامت حالة من عدم الاستقرار

الحكومي استمرت نحو ٣٣ سنة، أي طيلة السنوات التي طبق خلالها النظام البرلماني (١٩٢١-١٩٢٤). والظاهرات الاحتماعية التي برزت في اوروبا غداة الحرب العالمية الثانية ما لبثت ان تركت تأثيراتها على الاوضاع في التشيلي. فقامت حركة اصلاحية قوية حملت إلى الرئاسة أرتورو الليسندري الذي سارع إلى عرض جملة من القوانين الاجتماعية على الكونغرس. شم حرى إصدار دستور ١٩٢٥.

وتميزت حكومة الرئيس كارلوس إيبانيز دل كامبو (١٩٢٧-١٩٣١) بعنادها في تثبيت المكتسبات الدستورية التي جاءت في مصلحة السلطة التنفيذية. وتركت أزمة المعالمية تأثيرات قوية على التشيلي التي عرفت، بسببها، اضطرابات سياسية أدت إلى استقالة إيبانيز.

وانتخب الليسندري لولاية ثانية النظام (١٩٣٢)، رسمخ خلالها النظام الدستوري وحقق منجزات إنمائية. ومع ذلك، اعتبر اليسار أن سياسته لم تنجز ما كان متوقعًا منها. في ١٩٣٨، فاز مرشح الجبهة الشعبية برئاسة الجمهورية، بيرو أغيري سيردا، ضد مرشح الليبرالين والمحافظين، وقد سجّل هذا الفوز بداية مرحلة جديدة في السياسة التشيلية، خاصة وان نهج أغيري استكمل بعد موته في وان نهج أغيري استكمل بعد موته في مرشح اليسار الراديكالي، الذي انتخبته ايضًا الجبهة الشعبية.



مطلب فلاحي في التشيلي: «الارض لمن يزرعها».

المؤسسات والحياة السياسية في النصف الاول من القرن العشرين: على رأس هذه المؤسسات يأتي دستور ١٩٢٥ الذي اعتبر انه أدخل تعديلات طفيفة على دستور ١٨٣٥ المعتبر بدوره كأقدم الدساتير في العالم. ودستور ١٩٢٥ أعاد للسلطة التنفيذية دورها الأساسي في الحكم مستفيدًا من تجربة أزمة ١٨٩١ التي انتخبت نظامًا برلمانيًا لم يكن ناجحًا. كان الرئيس ينتخب، بموجب هذا الدستور مباشرة من الناحبين ولولاية تمتد ستة أعوام وغير قابلة للتجديد. أما الكونغرس الوطني فمكون من مجلسين: عليس النواب (لمدة أربعة أعوام) ومجلس النواب (لمدة أربعة أعوام) ومجلس

الشيوخ. وهذا الدستور يسير، إزاء علاقة الرئيس بالوزراء، وفق النظام الرئاسي الكلاسيكي المعروف. فالرئيس يعين وزراءه ويقيلهم. ولكن الدستور التشيلي يذهب إلى ابعد من النظام الرئاسي المعروف لجهة اعطائه صلاحيات واسعة وسماحه في التدخل في جملة من الامور التشريعية. وقد حرت بعض التعديلات الطفيفة على هذا الدستور في ١٩٤٣، و١٩٥٧ و١٩٥٩ و١٩٥٩.

أما لجهة القوى السياسية الفاعلة فقد مثّلها، في خطوطها العريضة، رئيسان: دون أرتورو ألليسندري الذي كان ينتمي إلى الليرالية التقليدية، وخلفه بيترو أغيري سيردا

الذي ارتكز على ائتلاف ضم الجبهة الشعبية التي كان الشميوعيون يشاركون فيها. والرئيس سيردا أسس، في نهجه هذا، للنجاحات المتكررة اليي احرزها الحيزب الراديكالي الذي أوصل الرئيسين التاليين بعد الرئيـس سيردا: خـوان انطونيـو ريـوس (١٩٤١-١٩٤٦)، وغبريسال غونزاليسس فيديسلا (١٩٤٦-١٩٥١). ثسم حساء دور أتباع «المذهب الشخصاني» مع الحكومة الثانية للرئيس كارلوس إيبانيز (١٩٥٢-١٩٥٨)، ثم فاز اليمين التقليدي مع الرئيس حسورج ألليسندري رودريغسيز (١٩٥٨-١٩٦٤) ابن أرتورو ألليسندري. وحملت انتخابات ايلول ١٩٦٤ إدواردو فراي إلى الرئاسة، وقد انتخبه الحزب الديمقراطيي المسيحي إضافة إلى اصوات من اليمين والمستقلين. والحرب الديمقراطي المسيحي هو وريث حزب الكتائب الوطنية الـذي كسان قسد تأسسس في ١٩٣٨ عقسب الانشقاقات التي اصابت الحزب المحافظ. أما الحزب الليبرالي والجناح المتبقى من الحزب المحافظ فقد اتحدا وشكلا حزبًا واحدًا باسم «الحزب الوطني» بعد فشلهما في انتخابات آذار ١٩٦٥. الحرب الراديكالي، المسأثر بالفكر الوضعي لعالم الاحتماع الفرنسي أوغست كونت، والمدعسوم من الحافل الماسونية، تمكن من استمالة الطبقة الوسطى، وكان المحرك السياسي طيلة الفــترة ١٩٣٨ -١٩٥٢، وقد تمكن من الاحتفاظ ببعض المقاعد في انتخابات آذار ١٩٦٥. وحاول الحزب الإشتراكي منافسة الحزب الشيوعي، و لم يتمكن منه رغم انه توصل إلى الاستفراد

بالسلطة لمدة مئة يروم «الجمهورية الاشتراكية» (من ٤ حزيران إلى ٢ تشرين الاول ١٩٣٢)، ورغم محاربة السلطات للحزب الشيوعي وحظره موقتًا، وكسان سلفادور أللندي مرشح الحيزب الاشتراكي الخاسر في المعسارك الرئاسية في ١٩٥٢ و١٩٥٨ و١٩٦٤. الحزب الشيوعي تمكن من الاحتفاظ بحـوالي ١٥ مقعـدًا في المحلس النيابي منـذ ١٩٣٢، واشـترك في الحكومـة التي تشكلت في ٣ تشرين الثاني ١٩٤٦؛ لكن الرئيس فيديلا طرد أعضاء الحزب الشيوعي من حكومته في ٦ نيسان ١٩٤٧، وأدت الازمة إلى إصدار تشريع (في ايلول ١٩٤٨) حول «الدفاع عن الديمقراطية» يمنع الشيوعيين من الترشيح أو الاقتراع في الانتخابات أو ممارسة النشاطات النقابية. وقد تعرّضِ هذا التشريع لحملة نقـد واسعة كونه مخالفًا للدستور، وتوقف العمـل بـه في ١٩٥٨. فازدادت قوة الحرب الشيوعي، وأصبح ثالث قوة سياسية، في اواسط الستينات، بعد الحزب الديمقراطي المسيحي والحزب الراديكالي.

وعن الكنيسة في التشيلي، فإن النظام البرلماني عرف فترة من «السلام الديني» بين المحكم والكنيسة السيق هالها اصدار التشريعات العلمانية في ١٨٨٤. وقد عرف الرئيس أرتورو ألليسندري (١٩٢٥) استعمال هذا «السلام» للفصل بين الدولة والكنيسة في إطار أجواء من التسامح الديني ساهم فيه مسؤولو الكنيسة ايضًا. وبدأت الكنيسة، منذ ١٩٣١، تدير شؤونها الدينية بمعزل تام عن كل شأن سياسي.

أما عن الجيش التشيلي، فكل كلام بصدده يستدعي الكلام على المحابهات الطويلة التي وضعت الجيش الاسباني في مواجهة السكان التشيليين الأصليين لمدة ثلاثة قرون متعاقبة، وحتى في مواجهة انتفاضات التشيليين في السنوات الاولى من اعلان الاستقلال والجمهورية. ومع ذلك، كانت التشيلي أول دولة من الدول التي كانت خاضعة للاستعمار الاسباني في أميركا اللاتينية، التي وضعت السيف في خدمة القانون. وبعد معركة ليركاي (۱۸۳۰)، طرد الوزير ديغو بورتالس جميع الضباط الذين كانوا قد حملوا السلاح ضد الحكومة المشكلة، ولم يتدخل الجيش في أي شأن من الشؤون السياسية حتى ايلول ١٩٢٤. وأثناء أزمة ١٨٩١، توصل المدنيون إلى حلم الرئيس بالماسيدا، وكان الجيش قد استمر باغلبيته، تحت أمرته حتى اللحظة الأخيرة. وتدخل الجيش في الامور السياسية اختفى بشكل تام بدءًا من ١٩٣٢، ولم يعد إليها إلا في ١٩٧٣.

التنظيمات النقابية للمأجورين بدأت في أوائل هذا القرن، خاصة بين عمال المناجم، وفي المدن الكبرى التي كانت تعرف نموا صناعيًا مطردًا. وبدأت القوة السياسية لهذه النقابات تظهر جلية عندما أيدت بحماس المرشح الرئاسي أرتورو ألليسندري بحماس المرشح الرئاسي أرتورو ألليسندري سالاس (١٩٢٠)، ثم المرشح خوسيه سانتوس سالاس (١٩٢١). وجاءت تشريعات ما ١٩٢٥ والمناع النقابي. وفي ما ١٩٢٥ والمناع الخزبان، الإشتراكي والشيوعي (أكثر تنازع الحزبان، الإشتراكي والشيوعي (أكثر

من سواهما من الاحراب)، الهيمنة وكسب الأعضاء والانصار داخل هذه النقابات.

# تجربة الاشتراكية الماركسية من خلال مؤسسات النظام الليبرالي

عشرة أعوام من التاريخ: انقلاب عسكري، اعتبر أكثر الانقلابات العسكرية عنفًا دمويًا في اميركا اللاتينية، كما اعتبر في الوقت نفسه استثنائيًا في تاريخ التشيلي التي اعلنت منذ بداية القرن التاسيع عشر مبدأ أولوية القانون على القوة، وقع في ١١ اليلول ١٩٧٣ وأطاح ثلاث سنوات من حكم «الوحدة الشعبية» في التشيلي.

قبل حكم الوحدة الشعبية والانقلاب عليها، كانت أحداث أحرى تضع التشيلي في واجهة الاحداث العالمية وتدور، منك الموردة في إطار الحرية» التي قادها الرئيس إدواردو فراي وحزبه، حزب الديمقراطية المسيحية، والتي كانت تترجم عمليًا سياسة الرئيس الاميركي حون كينيدي إزاء اميركا اللاتينية، أي السياسة التي كانت تهدف إلى تحقيق تغييرات من خلال إصلاحات عميقة في السياسة الي كان يُرى إليها على انها تسحب من الثوار الماركسيين والكاسترويين والغيفاريين، الذين يخوضون حروب عصابات في ارياف اميركا اللاتينية، مبرر وجودهم.

بين تشرين الثاني ١٩٧٠ وايلـول ١٩٧٣، حاولت حكومـة الوحـدة الشعبية



ر. توميك، زعيم جناح اليسار في الخزب الديمقراطي المسيحي أثناء حملته الانتخابية الرئاسية (كالون الثاني ١٩٧٠).

برئاسة سلفادور أللندي تحقيق تجربة في الحكم هي الأولى من نوعها، مفادها الانتقال إلى الاشتراكية بالوسائل السلمية وباستعمال الشرعية القائمة وجهاز الدولة البورجوازية. وقد تركت هذه التجربة، بقيامها، وبفشلها بعد ثلاث سنوات، اثرًا بارزًا في الفكر السياسي المعاصر.

مسيرة اليسار الموحد إلى السلطة: حكومة الحرب الديمقراطي المسيحي، بنجاحها حيث نجحت، وبفشلها حيث فشلت، ساهمت في تعبيد الطريق امام حكومة الوحدة الشعبية.

حكومة الحزب الديمقراطي المسيحي،

بزعامة إدواردو فراي، وعدت بتحقيق انجازات كبرى، خاصة على صعيد السكن والاصلاح الزراعي، لكنها تمكنت من تحقيق بعض هذه الوعود، ما أعطى اتحاد اليسار محالاً للاستفادة من الوضع الاجتماعي المتفجر.

واستفاد اتحاد اليسار، كذلك، من انشقاق الحزب الديمقراطي المسيحي حول مرشحه الرئاسي، في انتخابات ايلول ١٩٧٠. ففي حين تمسك بعضه بجورج الليسندري، وهو يميني محافظ، رشح البعض الآخر زعيم الجناح اليساري فيه وهسو رودوميرو توميك، وذلك في محاولة لئلا تذهب قطاعات واسعة من مؤيدي الحزب

لمصلحة مرشح اتحاد اليسار سلفادور أللندي.

كان «اتحاد اليسار» قد تشكل منذ ١٩٥٦ حـول محـور الحــزب الشــيوعي والحزب الاشتراكي اللذين كانا ينضويان داخل «الجبهة الثورية للعمل الشعبي» (F.R.A.P.). في 9 تشرين الاول ١٩٦٩، تأسست «لجنة تعاون الوحدة الشعبية» التي ضمت، إضافة إلى الحزبين الماركسيين و «اتحاد العمال الموحد» (C.U.T.)، الحزب الراديكالي وحركة العمل الشعبي الموحد التي كانت تشكل الجناح اليساري في الحزب الديمقراطي المسيحي، وحزب العمل الشعبي المستقل، والحزب الاجتماعي الديمقراطي، وتشكيلين صغيرين من وسط اليسار. وفي نهاية كانون الاول ١٩٦٩، تبنست هــذه الاحزاب، مجتمعة، برنامج عمل مشتركا؛ وأعلنت، في ٢٢ كـانون الثاني ١٩٧٠، سلفادور أللندي، مرشحها اليساري الوحيد في معركة رئاسة الجمهورية. وقد صاحبت الحملات الانتخابية أحسواء ساحنة من المواجهات الايديولوجية إلى حركات اضرابات وأعمال عنف. وجاءت نتيجة المدورة الأولى السي حسرت في ٤ ايلسول ٠ ٣٦،٣: ١٩٧٠ من الاصوات لمصلحة و ۲۷،۸٤٪ لتوميك.

بعد خمسين يومًا، حرت الدورة الثانية لانتخاب الرئيس من اعضاء الكونغيرس، أي في ٢٤ تشيرين الاول ١٩٧٠، ففاز أللندي بـ١٩٧٠ صوتًا ضد ٣٥ لألليسندري و٧ اوراق بيضاء. وقد

تخللت فترة الخمسين يومًا احداث دراماتيكية، أهمها اغتيال الجنرال أرتورو شنيدر على يد مجموعة من اليمينيين المتطرفين الذين كانت تدعمهم شركة .T.T. الاميركية الشمالية، وأزمة مالية حادة، وقبول سلفادور أللندي باعطاء ضمانات دستورية كان الحزب الديمقراطي المسيحي يفاوضه عليها.

السياسة الاقتصادية لـ «الوحدة الشعبية» الشعبية»: كان لحكم «الوحدة الشعبية» الاشتراكية الماركسية أهداف أربعة رئيسية كان اليسار التشيلي يعلن عنها ويعمل لها منذ ١٩٥٦:

- حرمان البورجوازية الحصرية، وحليفتها الامبريالية الاميركية، من قواعد ارتكازها، عبر الاجراءات التالية: نزع الملكيات العقارية الكبرى من اصحابها («لاتيفونديا»، راجع «أميركا»، ج ٣، ص ٢٢٢)؛ تأميم كل الثروات المنجمية؛ تأميم عدد من المشاريع الحصرية التي تدخل في قطاع الملكية الاجتماعية؛ وتأميم بعض المشاريع، أو إنشاء مشاريع مختلطة تتيح للدولة الاشراف على بعض فروع الانتاج.

- رفع الأجور واتخاذ عدد من الاجراءات الاجتماعية لمصلحة القطاعات الشعبية، بحيث يصبح بمقدور هذه القطاعات الاقبال على طلب السلع الاستهلاكية.

- إعادة تفعيل التحارة وإطلاق الصناعة، إذ إن الصناعة التشيلية لم تكن تعمل، حتى تاريخه، أكثر من ٦٨٪ من طاقتها الانتاجية. وبهذا، تستطيع «الوحدة

الشعبية» ان تكسب قطاعات واسعة من الطبقة البورجوازية غير الحصرية.

- تقوية دعم الطبقات الشعبية للحكم، ثم تنظيمها وتأطيرها بواسطة مشاركة العمال في إدارة القطاعات المؤممة أو المختلطة، وتنظيم محالس الفلاحين لإدارة الاراضي المنتزعة من أصحابها اللاتيفونديين، وإنماء العمل النقاعدية.

في ١٩٧٢، توصلت حكومة «الوحدة الشعبية» إلى القضاء قضاءً تامًا على الملكيات الكبرى للاراضي (لاتيفونديا) التي كانت، حتى ١٩٦٥، تشكل ٥٥٪ من محموع اراضي البلاد، والتي كان حكم الحزب الديمقراطي المسيحي قد باشر، دون نجاح كبير، في قضمها شيئًا فشيئًا.

في تحوز ١٩٧١، كان قد تمّ تأميم كل المناجم الكبرى الستي كان يمتلكها الرأسمال الأجنبي، خاصة منه الاميركي الشمالي: مناجم النحاس في إل تنيتي، وإل سلفادور وشوكيكاماتا؛ وكذلك مناجم حديد إل روميرال، وإل توفو؛ ومناجم فحم لوتا-شفاجر... كما أمّت الحكومة صناعة صب الحديد، خاصة «شركة فولاذ الباسيفيك»، وثروات الطاقة (النفط، الكهرباء، الفحم، والمواصلات (القطارات، الطائرات، الباصات)؛ وأشرفت على الاعتمادات المصرفية. وزادت الاجور من ٣٥ إلى ١٠٠٪. وأصبح بمقدور أكثر من ٩٠٠ ألف شخص الاستفادة من نظام الضمان الاجتماعي. ونسبة البطالة اليق كانت في كانون الاول ١٩٧٠ نحــو ٨،٣٪

هبطت إلى ٤٠٨٪ في ايلــول ١٩٧١، وإلى ٣٠٦٪ في كانون الاول ١٩٧٢.

وقد ترجمت هذه الانجازات، سياسيًا، بالانتصارات التي حققتها أحرزاب «الوحدة الشعبية» في انتخابات نيسان ١٩٧١ البلدية. لكن رغم الزيادة في الانتاج فانه بقي مقصرًا عن تلبية الطلب المتزايد على الاستهلاك. وهذا ما بدا واضحًا على صعيد السلع الغذائية حيث برزت الحاجة لاستيرادها بالعملات الصعبة (٢٤٠ مليون دولار في ١٩٧١، أي بزيادة نحو ٢٠٪ عن السابق).

مقاومة مسار الاشتراكية: منذ ٤ ايلول ١٩٧٤، بدأ القطاع الخاص ينقل رؤوس امواله إلى الخارج. ثم بدأت المقاطعة التي تناولت، بصورة خاصة، تهريب الماشية إلى الارحنتين. وعمد التجمار إلى تخزين البضائع، الامر المذي فاقم من الصعوبات امام التمويس. وبدءًا من ١٩٧٢، نظمت شبكات لتسيير السوق السوداء. وشكلت المشاريع المتوسطة والصغيرة جبهة (فريناب) تحالفت مع اصحاب المشاريع الكبري. وقامت المظاهرات: في كانون الاول ١٩٧١، مظاهرة «الطنساجر الفارغة»، وفي آب ١٩٧٢، إضراب التحار لمدة ٢٤ ساعة، وفي ١١ تشرين الاول ١٩٧٢، بدأ إضراب أصحاب الشاحنات، وأغلق أصحاب المصانع أبوابها أمام العمال وأقفل التجار محلاتهم ومؤسساتهم؛ وقد دعمم الحرفيون وأصحاب المهن الحرة همذا الاضراب، وشلت البلاد لمدة ثلاثة أسابيع



فرنسوا ميتران (الى يسار الصورة) الامين العام للحزب الاشتراكي الفرنسي، والرئيس أللندي (تشرين الثاني ١٩٧١).

متواصلة. لكن كل محاولات عرقلة النظام هذه فشلت بسبب الدعم الشعبي الذي كان يحظى النظام به. لكن المحاولات نفسها وتؤدى إلى انقلاب ايلول ١٩٧٣.

دور الحزب الديمقراطي المسيحي: باختيار «الوحدة الشعبية» طريق الشرعية لتنفذ في إطارها سياستها الاشتراكية، سعت حاهدة لإقامة اتفاق بينها وبسين حرب

الوسط التشيلي، أي الحيرب الديمقراطي

المسيحي.

في مرحلة أولى من حكومة «الوحــدة الشعبية»، قامت قطاعات من الحزب

الديمقراطي المسيحي (معروفة بالقطاعات التقدمية) وفاوضت الحكومة وتوصلت إلى انتزاع تنازلات منها. وكان لهذا الأمر ان ترك أثره السلبي على التيارات الثورية دالحل «الوحدة الشعبية»، فتوقفت المفاوضات بين الحكومة والقطاعات التقدمية في الحرب الديمقراطي المسيحي، وعادت المبادرة إلى أيدي أصدقاء إدواردو فراي الذين تحالفوا مع الحزب الوطني في الحملة ضد الحكومة وعلى جميع الاصعدة، وشكلوا مع مختلف احزاب وتشكيلات اليمين «الكونفدرالية الديمقراطية». و بعد انتخابات آذار ١٩٧٣، ضاعف الحرب الديمقراطي المسيحي من حملته على الحكومة، وإن كان قد دخل،

بين حين وآخر، في مفاوضات مع الحكومة. وقبل شهر واحد من الانقــلاب، قطع كــل اتصال بينه وبسين الحكومة رغم التنازلات التي قدمها له الرئيس أللندي. واشترك الديمقراطي المسيحي بقوة في إضراب أصحاب الشاحنات والتجار (تموز وآب ١٩٧٣)، وذهب إلى حد إعلانه في البرلمان، في ۲۲ آب ۱۹۷۳، ان الحكومية قيد انتهكت الشرعية، وهو إعلان كان يعني دعوة العسكريين للتدخل. ولم ينل الحزب أي مكسب من الانقلاب الذي وقع بالفعل بعد اقل من شهر واحد. في المقابل، كانت حكومة «الوحدة الشعبية» تــأخذ أكــثر فأكثر حانب الاتجاه الاصلاحى الاعتدالي مستبعدة منها كل الاطراف والاحراب والتنظيمات الراديكالية التي كانت تدعوها إلى مزيد من الاعتماد على القوى العمالية والفلاحية والشعبية وإلى مزيد من تنظيمها وحتى تسليحها. وذهب الرئيس أللندي إلى حد استجابته لنداء الكاردينال سيلفا هنريكيز، وأعاد المفاوضات مع الحرب الديمقراطي المسيحي؛ وأكثر من ذلك، فقد أدخل العسكريين في حكومته في ٩ آب ١٩٧٣، ثم كانت الضربة القاضية لنظامه.

أهم أحداث ١٩٧٣ حتى انقلاب ١ ايلول: في ٢٢ كانون الثاني، طلبت حكومة أللندي من الجيش الاشراف على توزيع المواد الغذائية ومحاربة السوق السوداء، في محاولة منها لمواجهة تفاقم الأزمة الناشبة بين التجار وحكومته، حكومة «الوحدة الشعبية» التي كانت قد

قررت (منـــذ ١٠ كــانون الثــاني) اتخــاذ «إحــراءات اقتصاديــة» ملائمــة لأوضــاع حربية.

في ٤ آذار، حصلت «الوحسدة الشعبية» على ٤٣،٣٩٪ من أصوات الناجبين التشيليين، فأصبح رئيس الدولة، سلفادور أللندي، بمناى عن إمكانية عزله دستوريًا، الأمسر الذي كان يعمل له معارضوه، وخاصة منهم الديمقراطيون المسيحيون.

في ٢٧ آذار، استقال السوزراء العسكريون الثلاثة (من وزارة الداخلية، الاشغال العامة، والمناجم) من الحكومة، وحل محلهم وزراء معتدلون؛ الأمر الذي اتاح للرئيس اللندي هامشًا أكبر في المناورة السياسية إزاء المتشددين والمعتدلين على حد سواء في إطار جبهة «الوحدة الشعبية» الحاكمة.

في ٥ ايار، أعلن الرئيس اللندي حالة الطوارىء في منطقة سانتياغو بعد أكثر من أسبوع من الاضرابات ومعارك الشوارع، خاصة بين الطلاب المؤيديين للحكومة والمناهضين لها، وعهد إلى الجيش مسؤولية الأمن.

في ١٥ ايار، أعلن الحزب الديمقراطي المسيحي إلتزامه استعمال «كل قوته» لإيقاف «التدهور التوتاليتاري» الذي تتحمل الحكومة مسؤوليته، متهمًا إياها «بغزو أفكار التشيلين من حلال حملة دعائية منهجية تعمل على إيجاد الحقد بين الطبقات الاحتماعية».

في ٢٩ حزيران، حاول قطاع في



١١ ايلول ١٩٧٣، الساعة العاشرة صباحاً: الصورة اعلى: عسكريون بامرة الانقلابيين يحاصرون قصر لامونيدا.
 الصورة تحت: مدنيون منبطحون ارضاً قبل سوقهم الى الاعتقال.



الجيش متمركز في سانتياغو ان يقرم بانقلاب عسكري، فحاصرت وحدات منه القصر الرئاسي وأطلقت عليه النيران، فيما هاجمت وحدات أخرى وزارة الدفاع. لكن الانقلابيين فشلوا بعد نحو ثلاث ساعات على أثر تدخل قائد الجيش البري الجنرال براتس. ورفض زعيم الحزب الديمقراطي المسيحي ورئيس الجمهورية السابق إدواردو فراي إدانة المحاولة الانقلابية. وطلب الرئيس أللندي من البرلمان صلاحيات مطلقة لمدة أللندي من البرلمان صلاحيات مطلقة لمدة تشكل الأكثرية في البرلمان، منحمه هذه الصلاحيات.

في ٢٥ تموز، أذاع أللندي رسالة طلب فيها من الحزب الديمقراطي المسيحي إحراء حوار مع الحكومة لتجنيب البلاد حربًا أهلية. وأثار قبول هذا العرض ردود فعل غاضبة لدى المتطرفين من الجانبين، اليميني واليساري. وفي اليوم نفسه، أعلن أصحاب الشاحنات الإضراب العام. وبعد يومين، اغتيل أحد معاوني الرئيس أللندي في بيته.

في ٩ آب، وبعد انضمام مختلف السائقين في قطاع المواصلات إلى أصحاب الشاحنات في إضرابهم، وبعد الاعلان عن اكتشاف مؤامرة يدبرها اليسار المتطرف في سلاح البحرية، عدّل أللندي في وزارت للمرة السادسة منذ وصوله إلى السلطة في تشرين الثاني ١٩٧٠. ودخل إلى الحكومة، بناء على هذا التعديل، ثلاثة حنرالات: قائد سلاح البحر، وقائد سلاح الجو، وقائد سلاح البر الجنرال براتس الذي رأى ان

الأمن الوطني يتطلب ليس فقط الدفاع عن الحدود بل ايضًا «الدفاع عن الشروات الأساسية في البلاد، وعن النظام الداخلي، وعن القيم الروحية للامة».

في ١٦ آب، أعلن أللندي، في ندوة تلفزيونية عن «اننا على عتبة حرب أهلية ويجب ان نمنعها». واستعد الرئيس، أمام هذا الوضع، ان يحصل من الكونغرس صلاحية الاعلان عن حالة الطوارى، والطلب من الجيش التدخل لمنع الحرب.

في ١٨ آب، استقال الجنرال، قائد سلاح الجو من الحكومة، وتبعه الجنرال كارلوس براتس وهو صديق شخصي للرئيس اللندي (في ٢٣ آب) ما اعتبر انتصارًا للمعارضة. ثم استقال الوزير العسكري الثالث الاميرال روال مونتيرو (٢٧ آب).

في ٤ ايلول، احتفلت حكومة «الوحدة الشعبية» بالذكرى الثالثة لوصولها إلى السلطة، وسارت أمام الرئيس أللندي وأعضاء حكومته، مظاهرة مؤيدة ضمت نحو مليون شخص. واستمرت الاضرابات تشل البلاد، والاوضاع إلى مزيد من التدهور.

في ١١ ايلول، قاد فريس من المحنوالات انقلابًا عسكريًا أطاح حكم الرئيس أللندي، وهم: الجنوال بينوشيه، قائد الجيش البري، والجنوال غوستافو لايغ غوزمان قائد سلاح الطيران (وكلاهما عضو في الحكومة القائمة)، والاميرال توبيورو مدينا، والجنوال سيزار مندوزا رئيس الجمارك؛ فاستولوا على وسائل

الاعلام، وبرروا الانقلاب كون الحكومة «ماركسية» وعاجزة «عن اتخاذ إجراءات قادرة على تجنيب البلاد الفوضى»، وفرضوا حالة الطوارىء ومنع التحول. وقامت القرات البرية والجوية بقصف القصر الرئاسي (لا مونيدا) حيث لاقى الرئيس أللندي مصرعه وهو يدافع عنه مع فريق من أنصاره، وبقربه انتحر صديقه أوغستو أوليفاريس. وسارع الانقلابيون إلى تعليق المجلسين (النواب والشيوخ)، وإلى قطع كل العلاقات مع كوبا «والدول الشيوعية المخرى»، ودعوا الشعب إلى تلبية أوامر القيادة العسكرية الجديدة «تجنبًا لكل عملية إراقة دماء غير مجدية».

# حكم الانقلابيين العسكريين

القمع: في اليوم التالي (١٢ ايلول ١٩٧٣)، شكل الفريق العسكري حكومة حديدة من ١٣ عسكريًا ومدنيين إثنين، وجرت معارك في شوارع سانتياغو بين أنصار الرئيس اللندي والقوات العسكرية اسفرت عن مقتل نحو ، ، ه شخص، واعتقل آلاف الأشخاص وسجنوا في ملعب سانتياغو. ولم يمض اسبوع واحد على الانقلاب حتى وصل عدد القتلى (خاصة بين انصار اللندي وبين اللاجئين السياسيين إلى تشيلي في عهد اللندي الذي وصل عددهم إلى نحو ١٤ الف لاجىء) إلى عدة الاف. وعمل الحكم على تطبيع الوضع في البلاد، فبدأ التجار (والمصارف) يفتحون

محلاتهـــم. وفي ١٧ ايلـــول (١٩٧٣)، سارعت الـبرازيل وأوروغـواي وبــاراغواي إلى الاعتراف بالحكم الجديد في تشيلي.

وفي ۲۱ ايلول (۱۹۷۳)، قرر المحلس العسكري الحاكم حظر جميع الاحزاب اليي كانت قد اشركت في الائتلاف الحاكم، وتحضير دستور جديد يعطى مزيدًا من الصلاحيات للقوات الأمنية. أما الحرب الديمقراطيي المسيحي الذي وقف، حتى الآن، إلى جانب الجلس العسكري، اعترض على حق هذا المجلس إصدار دستور حديد. وبعد أربعة ايام، حلّ المحلس العسكري «الاتحاد العمالي»، واقمرح التعويض على الشركات الاميركية المتضررة من الحكم السابق، ووضع حائزة لكل مواطن يرشد على مكان وجود أحد قادة الحكم السابق الذين لم يتم القبض عليهم، وكان قد ألقى القبض على لويس كورفالان، السكرتير العام للحزب الشيوعي، في سانتياغو، واتهم بانتهاك الشرعية والخيانة العظمي. ووصل القمع إلى أشده مع القرار الصادر في ١٧ تشرين الاول ١٩٧٣ والقاضي بمنع كــل نشاط سياسي سواء بالنسبة إلى الآحزاب والمنظمات أو بالنسبة إلى الافراد.

الدستور الجديد: على الرغم من وعده باصدار دستور حديد، أعلن بينوشيه، في كانون الاول ١٩٧٦: «لقد باشرنا، في التشيلي بتحربة مرتكزة على الديمقراطية السلطوية. فلن تعود التشيلي مطلقًا إلى الديمقراطية التمثيلية...». وفي آب ١٩٨٠، نشر بينوشيه مشروع الدستور الذي وعد

به، ودعا الشعب إلى الاستفتاء عليه. وفي مشروع الدستور هذا نص يعطي بينوشيه سلطة مطلقة لمدة ثماني سنوات لاحقة، مما يعني ان الدستور لن يدخل حيز التنفيذ فعليًا إلا في ١٩٨٩.

في ١١ ايلول ١٩٨٠، حسرى الاستفتاء الشعبي على مشروع الدستور، ونال موافقة ٢٩٨٠٪ من الاصوات. إلا ان هذه العملية اثرارت موجة من الاعتراضات ليس في صفوف انصار النظام السابق فحسب، بل ايضًا من قبل التيار الديمقراطي المسيحي، ومن الكنيسة، ومن داخل النظام العسكري نفسه وعلى أعلى مستوياته، مثل الجنرال لايغ الذي كلفته معارضته فصله من المجلس الحاكم.

#### العلاقات مع الولايات المتحدة:

كانت علاقات الانقلابيين بالولايات المتحدة ممتازة بعد الانقلاب مباشرة، فقد اعترفت الولايات المتحدة بالمجلس العسكري بعد اسبوعين من الانقلاب. ولكنها بدأت بالتدهور تدريجيًا في العام التالي عندما تغيبت الولايات المتحدة عن اقتراع (تشرين الاول ١٩٧٤) في الأمم المتحدة حول حقوق الانسان في التشيلي. ثم بدأت، بعد أشهر، تتقد علنا النظام التشيلي. وخفضت مساعداتها الاقتصادية الرسمية لعام ١٩٧٦، وعلقت رسميًا مساعدتها العسكرية اليق ملتوية ومتشابكة».

وعلى أثر اغتيال أورلندو لوتوليه، الوزير السابق في حكومة أللندي، وذلك في

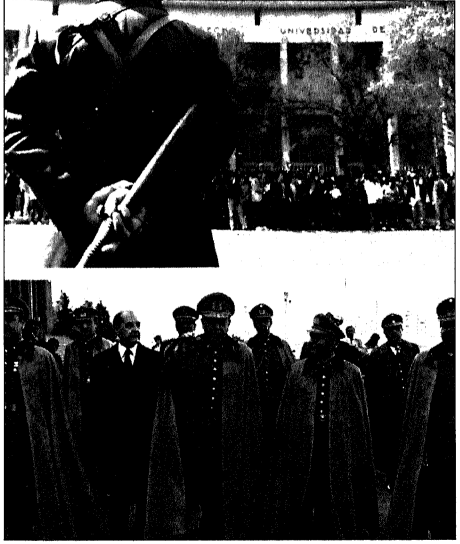
واشنطن في ٢١ ايلول ١٩٧٦، ولسدى وصول الرئيس الاميركي الجديد حيمي كارتر بعد شهرين من حادث الاغتيال، صرح كارتر بان حكومته «ستعمد إلى تعليق المساعدة إلى التشيلي وإلى غيرها من البلدان وفقًا لموقفها من حقوق الانسان». ولم يمنعه هذا التصريح من استقبال الجنرال بينوشيه في واشنطن وإحراء «محادثات بينوشيه في واشنطن وإحراء «محادثات قد سبق هذا اللقاء ما أعلنه (في ٩ آذار ودية» معه في ٦ ايلول ١٩٧٧، وإن كان قد سبق هذا اللقاء ما أعلنه (في ٩ آذار الاميركي في لجنة حقوق الانسان في الأمم المتحدة من «الأسف البالغ» للدور الذي قامت به بلاده في انقلاب التشيلي.

وتميز عـام ١٩٧٨ بـالنظر قانونيًـا في قضية اغتيال لوتوليه وبثبوت ضلوع «الشرطة السياسية» التشيلية (DINA) فيها. وبعد تكرار وزارة الخارجية الاميركية ان القضية «على غاية الخطورة»، أحاب بينوشيه: «إن كل أمر هو أمر خطير بالنسبة إلى هذه الوزارة، ولكنين أرى انيه من الأخطر ان تهتم بما لا يعنيهـــا». وفي ٣٠ تشرين الثاني ١٩٧٩ اتخلدت الحكومة الاميركية إجراءات «خفيفة» ضد التشيلي، فانقصت من عدد البعثة الدبلوماسية الاميركية في سانتياغو، وعلقت المساعدة الاقتصادية العامة، ولم تأت على ذكر الدعم العسكري. أما المساعدة الاقتصادية الخاصة فكانت تزداد بشكل كثيف بدءًا من ١٩٧٨. ومع بقاء قضية اغتيال لوتوليه مفتوحة بعد تقديم شكوى قانونية من قبل زوجته وأولاده ضد الحكومة التشيلية، أعلن الرئيس كارتر ان التشيلي لن تقبل في المناورات البحرية والجوية للدول الاميركية التي ستجري في ايلول ١٩٨٠. وكانت ردة فعل التشيلي عنيفة واتهمت واشنطن «بتهديد نظام دفاع القارة».

وبعد تسلم الرئيس الاميركي الجديد، رونالد ريغان، مهامه في اوائل ١٩٨١، بـدا واضحًا ان الادارة الاميركية الجديدة تسير باتجاه تخفيف اللهجة، بل تغفل الحديث ضد النظام التشيلي. وذلك بعد ان ركزت

اهتمامها في اميركا اللاتينية على الوضع المتفحر في السلفادور، وعلى ما اسمته بالخطر الكوبي، وبعد ان استبدلت شعار «حقوق الانسان» بشعار «الخطر الشيوعي».

تصاعد المعارضة: لعل مظاهرات العاصمة سانتياغو التي انفجرت يوم ١٥ كانون الاول ١٩٨٢، والتي رفعت شعار «خبز وعمل وعدالة وحرية» فضلاً عن شعارات أخسرى معادية لنظام الجنرال



۱۱ ایلول ۱۹۸۳ ا اللکری الماشرة للانقلاب. فوق: طلاب جامعیون امام واجهة جامعتهم. تحت: الجنوال بینوشیه بین عدد من کبار

بينوشيه جاءت لتدل عن بداية خروج المعارضة من تحست الارض. وحدثت مظاهرات أخرى في أواخر آذار ١٩٨٣، صاحبها أعمال عنف واعتقال نحو ٢٣٠ شخصًا، بينهم كاهنان كاثوليكيان.

استمرت الاضطرابات والمظاهرات فضد نظام بينوشيه طيلة العام ١٩٨٣، وكان شهر تمسوز الأشد زخمًا حيث حرت اعتقالات واسعة لزعماء المعارضة، على رأسهم رئيس الحزب الديمقراطي المسيحي غبريال فالديس، والنقابي رودولفو سيغيل، وحيث قطعت المعارضة حوارها مع الحكومة بشخص وزير الداخلية.

وفي ١٩٨٤، ازداد رفض المعارضة للنظام الدكتاتوري القائم الذي فرض، مرة أخرى ايضًا، حالة الطوارىء ومنع التحول والرقابة على الصحف. وفي اوائل ايلول ١٩٨٤، نظمت المعارضة حركة الاحتجاج العاشرة سعيًا إلى تحقيق اجماع على عودة الديمقراطية، وإلى انهاء الحكم العسكري المستمر منذ ١١ عامًا. وفي تشرين الثاني المستمر منذ ١١ عامًا. وفي تشرين الثاني وأعلن مجددًا حالة الطوارىء في جميع أنحاء البلاد.

تصاعدت المظاهرات المعارضة طيلة ١٩٨٥ وكان بعضها يضم مئات الآلاف من المتظاهرين، وبدا الحزب الديمقراطي المسيحي أكثر القوى السياسية المعارضة حشدًا لها. وفي ٧ ايلول ١٩٨٦، حرت محاولة لاغتيال بينوشيه، وألقي القبض على مديريها بعد أيام، وكانوا ينتمون للجبهة الوطنية بزعامة مانويل رودريغز.

حاول بينوشيه، منذ بداية ١٩٨٧، الظهور بمظهر معتدل وقد استشعر تزايد الضغط السياسي الخارجي عليه نتيجة لسياسته القمعية، فألغى منع التحول في سانتياغو، وسمح بالعمل السياسي للأحزاب التي تضم أكثر من ٣٠ ألف عضو باستثناء الحزب الشيوعي. في أول نيسان ١٩٨٧، زار البابا يوحنا بولس الثاني التشيلي، وأثناء القداس الاحتفالي الذي اقامه في ثالث يوم من زيارته، وقعت اضطرابات في سانتياغو أوقعت أكثر من ٢٠٠٠ حريح وقتيل واحد.

#### استفتاء ٥ تشرين الاول ١٩٨٨:

في ٢ شباط ١٩٨٨، شكل ١٦ حزبًا (منها الحرب الديمقراطي المسيحي وحزبان اشتراكيان) لجنة قومية هدفها التنسيق والعمل من أجل تأمين الاصوات الرافضة لبينوشيه في الاستفتاء الشعبي العام الذي حدّد هذا الأخير إجراءه في ٥ تشرين الاول ١٩٨٨. وفي ١١ آب، طلب استاقفة التشيلي من الجنرالات تعيين «مرشح وفاق» لهم لرئاسة الجمهورية في إشارة صريحة لعودة الكنيسة عن تأييدها لبينوشيه ومعارضتها سياسته. لكنن المحلس العسكري، وبعد أقل من ثلاثة اسابيع على بيان الأساقفة، أصر على تعيين بينوشيه مرشحًا له، وجاء في بيانه أنـه في حـال فـوز بينوشيه في الاستفتاء فسيبقى في السلطة إلى العام ١٩٩٧، وفي حال فشله، فسيحكم لمدة ١٥ شهرًا، أي حتى الانتخابات الجديدة وتعيين رئيس جديد للبلاد في آذار ١٩٩٠. وقبل شهر من موعد الاستفتاء،



حوادث عنيفة (٠٠٠ جريح) أثناء القداس الذي أقامه البابا يوحنا بولس الثاني أثناء زيارته التشيلي (نيسان ١٩٨٧).

الغيت أحكام النفي التي كانت قد طالت نحو ، ، ه شخص، ومن بين الذين عادوا إلى البلاد إيزابيل اللندي، إبنة الرئيس سلفادور اللندي، وزوجته هورتنسيا، وخوسيه أويارس أحد الوزراء الشيوعيين في حكومة اللندي. وفي الذكرى الخامسة عشر لوفاة اللندي (أي في ١١ ايلول ١٩٨٨)، سارت مظاهرات مؤيدة لسياسة اللندي ضمت مئات الألوف في سانتياغو.

وفي ٥ تشرين الاول ١٩٨٨، حسرى الاستفتاء وجاءت نتيجته ١٩٨١، هذه الاستفتاء وجاءت نتيجته ١٩٨٨، وقد اذهلت هذه النسبة العالم الذي كان يعرف مدى بطش نظام بينوشيه الانقلابي وتغلغل رجال الشرطة السرية والقمع الذي ينتظر المعارضين الذين كانوا يخشون قيام انقلاب عسكري في اللحظات الأحسيرة يلغي الاستفتاء أو تلاعب السلطة بالنتائج. لكن لم يحدث أي شيء من هذا، لأن العالم كله،

ولا سيما واشنطن، كان يراقب ما يحدث في التشيلي عن كثب. وما إن اعلنت النتائج حتى حسرج التشيليون إلى الشوارع يرقصون، فيما وقف الجنرال بينوشيه يعترف بهزيمته ويصر في الوقت نفسه على البقاء في السلطة حتى ١١ آذار ١٩٩٠.

# عودة الديمقراطيين المسيحيين إلى الحكم

الرئيس إيلويس: بعد نحو اسبوعين من الاستفتاء، استقالت الحكومة لتتشكل حكومة الحرى، فتعود هذه وتستقيل في نيسان ١٩٨٩. وأحرت الحكومة الجديدة اتفاقًا مع المعارضة حرل الاصلاح الدستوري، الذي يتضمن ٤٥ تعديلًا دستوريًا، أهمه التعديل القاضي بجعل مدة ولاية الرئيس أربع سنوات بدلاً من غماني.

وفي ١٤ كـــانون الاول ١٩٨٩، حرت الانتخابات الرئاسية، ففاز بها باتريسيو إيلوين بنيله ٢،٥٥٪ من الاصوات (وهو من الحزب الديمقراطي المسيحي) ضد منافسه هرنان بوشي بوش (مرشح حزب الديمقراطية والتقدم ومرشح بينوشيه وحكومته).

في ٢٩ كانون الاول ١٩٨٩، عاد الماركسيون للظهور على مسرح الاحداث السياسية في البلاد باعلان قيام الحزب الاشتراكي المؤلف من الماركسيين-اللينييين بزعامة كلودوميرو ألميدا، والاشتراكيين المتحددين بزعامة حورج أرّات.

في ١١ آذار ٩٠ ، ١٩ باشــر إيلويـــن مهامه الرئاسية، وأعلن عن احتفاظ بينوشيه بمنصبه كقائد عام للجيش التشيلي لمدة ثمانية اعوام. وأول عمل أقدمت عليه الحكومة الجديدة هو إعادة العلاقات الدبلوماسية مع الاتحاد السوفياتي وألمانيا الديمقراطية وبولنــدا وتشيكوسلوفاكيا ويوغوسلافيا. وفي ۲۰ آذار، عقد الكونغرس (بمجلسيه: النواب والشيوخ) أول حلسة له بعد انقطاع دام ١٦ عامًا. وفي ٤ ايلول، نقلت رفات أللندي إلى سانتياغو (وكانت حثته قد دفنت، في ١٩٧٣، في فينا دل مار على بعد ١٠٠ كلم من العاصمة). وفي تشرين الثاني، صدر قانون يتيح لرئيس الجمهورية اتخاذ قرار بالعفو عن كل مسجون لسبب سياسي قبل ۱۱ آذار ۱۹۹۰.

وأهم أحداث ١٩٩١: قرار البرلمان تعديل الدستور لاتاحة الفرصة أمام رئيس الجمهورية العفو عن ٢٠٠٠ مسجون

سياسي؛ اغتيال جيم غوزمان، المستشار السابق للجنرال بينوشيه وعضو مجلس الشيوخ منذ كانون الاول ١٩٨٩؛ وعقد معاهدة للتبادل الحر مع المكسيك يبدأ العمل بها ابتداء من أول كانون الثاني ١٩٩٢.

في ٢٨ حزيران ١٩٩٢، حررت انتخابات بلدية فاز بها الائتلاف الرئاسي (الديمقراطي المسيحي وحلفاؤه)؛ وفي ١١ تموز، زار الرئيس إيلوين فرنسا.

في ايلول ١٩٩٣، حرت صدامات في ذكرى مرور عشرين سنة على الانقلاب العسكري الذي أطاح الرئيس سلفادور أللندي، وقتل فيها شخصان وجرح أكثر من مئة. وقد هددت هذه الصدامات الهدنة المتوترة المعلنة قبل ثلاث سنوات بين القوات المسلحة بقيادة الجنرال أغسطو بينوشيه والسياسيين والتي حرى بموجبها إنهاء الحكم العسكري والعودة إلى الديمقراطية.

## الرئيس الحسالي إدواردو فسراي:

الانتخابات الرئاسية (الثانية بعد عودة الديمقراطية إلى تشيلي في ١٩٩٠ وإنهاء دكتاتورية الجنرال أغسطو بينوشيه التي امتدت منذ ١٩٧٣) حرت في موعدها الدستوري، كانون الاول ١٩٩٣، وفاز بها إدواردو فراي مرشح الحزب الديمقراطي المسيحي على منافسه اليميني أرتورو ألليساندري.

ويقود الحزب الديمقراطي المسيحي التلاف يسار الوسط الحاكم بقيادة الرئيس السابق باتريسيو إيلوين. ويضم الائتلاف، إضافة إلى الديمقراطي المسيحي، الحزبين

الاشتراكي والراديكالي.

في ١١ كانون الاول ١٩٩٤، عرض الرئيس الاميركي، بيل كلينتون، على التشيلي، اثناء انعقاد القمة الاميركية، البدء بمفاوضات انضمامها إلى رابطة دول اميركا الشمالية للتبادل الحر.

## نزاع حدودي مزمن

مع الارجنتين: تمليك التشيلي والارجنتين خطوط حدود مشتركة تزيد عن ٥٣٠٠ كلم طولاً. واستمر البلدان يتنازعان السيادة والسيلطة حول العديد من الجزر والممرات البحرية الحيوية؛ وكذلك حول حيب بري واقع بين البلدين، منا أدّى بهما إلى المراجهات العسكرية في مرات عدة منذ بدايات القرن التاسع عشر وحتى ١٩٩٤ عين أفلح البابا الحالي يوحنا بولس الثاني في بلورة مشروع تسوية سلمية بين البلدين صاغه بمعية حبراء مستقلين وقيدم في شكل النزاعات والمطالب الاقليمية الني ظلت تهدد وتعكر علاقيات البلدين البلدين التهيا إلى التوقيع النهائي عليه في اللذين انتهيا إلى التوقيع النهائي عليه في تشرين الإول ١٩٩٤.

النزاع الأساسي بين البلدين تمحور حول مشكلة قناة بيغل (Begale). وتعود المشكلة إلى ١٩٠٢ عندما اعطت بريطانيا (بعد ان اتفق ان تكون الدولة الحكم في النزاع) التشيلي «كل الجزر الواقعة جنوبي قناة بيغل حتى رأس هورن». وقد أغفل هذا الحل تحديد خط القناة في منطقتها الشرقية.

وبقي النزاع قائمًا بين التشيلي والأرجنتين، وحرت محاولات لوضع حلول حديدة في اعوام ١٩٦٨، ١٩٦٨ و١٩٦٧، ولكنها كلها فشلت. وبدا، في أول الأمر، ال لقاء ه نيسان ١٩٧٧ بين الرئيسين اللندي ولانوس وتوقيعهما «معاهدة عامة اللندي ولانوس وتوقيعهما «معاهدة عامة الجمهورية الارجنتينية وجمهورية التشيلي» كان خطوة إيجابية وحاسمة. وزار رئيس جمهورية الارجنتين الجنرال فيدلا التشيلي في تشرين الثاني ١٩٧٦ ووقع اتفاقًا للتعاون العلمي والتقني مدته ثلاث سنوات.

في ٢ أيار ١٩٧٧ عاد تحكيم بريطانيا في النزاع حول قناة بيغل بناء على طلب لجنة قوامها خمسة اعضاء تابعة لمحكمة العدل الدولية تشكلت بموجب اتفاق ٢٢ تموز وجهة النظر التشيلية. فاعترضت الارجنتين واخذت تعنف من لهجتها ضد «التوسعية» التشيلية. وقبلت التشيلي من حديد بالمفاوضات التي اعادت الوضع إلى ما كان عليه قبل ١٩٧٧. فاشتكت المعارضة التشيلية من ضعف دبلوماسية الرئيس التشيلية من ضعف دبلوماسية الرئيس الجنرال بينوشيه. وأسفرت المحادثات عن توقيع إتفاقية إل تبيال التي تنص على تنفيذ الحل على ثلاث مراحل ويمتد إلى أكثر من تسعة أشهر.

وصاحب أعمال اللجان تصاعد في التوتر بين البلدين وصل إلى حد التسابق في التسلح والدخول في سياسة المحان جهة، والرحنتين-بوليفيا-بسيرو من جهة، والتشيلي-باراغواي-برازيل من جهة

أخسري). وفي ١٠ تشسرين الاول ١٩٧٨، دعت الارجنتين جنود الاحتياط لديها (٥٠٠ ألف رحل). ولم تستطع اللجان المختلطة التي نص عليها اتفاق إلَّ تبيال ان تصل إلى نتائج عملية. فارادت التشيلي من حديد ان ترفع النزاع إلى دولة وسيطة أو إلى محكمة العدل الدولية، في حين طالبت الارجنتين بالعودة إلى المحادثات الثنائية. وانتهى الأمر بالطرفين إلى القبول بتوسيط الفاتيكان. ووقع الاطراف الثلاثة في ٨ كانون الشاني ١٩٧٩ اتفاقًا يلزم الطرفان بموجبه بعدم اللجموء إلى القموة والعمودة تدريجيًا إلى وضع ١٩٧٧. أما محادثات إيجاد الحل النهائي للنزاع فبدأت في الفاتيكان في أول ايار ١٩٧٩.

مع بوليفيا: من ١٨٧٩ حتى ١٨٨٣

## أقاليم تابعة

جزيرة الفصح Isla de Pascua: (يقال لها في اللغة البولينيزية: رابا نوي). تبعد نحو ٠٠٠ ٣٧٠ كلم عن شواطيء التشيلي. مساحتها ١٨٠ كلم م.. وعدد سكانها نحو ٣ آلاف نسمة (التقديرات الحالية ١٩٩٦). قاعدتهما هانغا رووا. في أقصى حنوبيها الغربي قرية صغيرة يؤمها سكان مؤمنون لاعتقادهم بأنها مكانًا مقدسًا.

الاعتقاد السائد أن الجزيرة كانت مأهولة منذ القرن الثامن. وهناك نقاش دائر حول أول الذين عاشوا على أرضها. وعلى الرغم من ان سكانها يعتبرون اليوم بولينيزيين، ويتكلمون البولينيزية، فإن بعض الاحتصاصيين يقولون بأن هنودًا قدموا من أميركا كانوا أول سكانها.

كانت حرب المحيط الباسيفيكي، كما اصطلح على تسميتها لاحقًا، التي تواجهت

فيها بوليفيا والبيرو مع التشيلي، ومُنيت فيها

بوليفيا بهزيمة ما زالت آثارها وانعكاساتها

قائمة إلى اليوم، إذ استولت التشيلي في

أعقاب تلك الحرب على مساحات واسعة من الاراضي البوليفية خاصة منطقة

أنتوفوفوستا الستي همي الواجهة البحرية

الوحيدة للبلاد. ومنذ ذلك الحين تطالب بوليفيا باستعادة اراضيها تلك في الحافل

الدولية وعلى مستوى المنظمات القارية، وحتى على المستوى الثنائي بينها وبين

التشيلي قبل قطع العلاقات الدبلوماسية

بصفة نهائية بين البلدين في ١٩٧٨ في أعقاب تهديد جدي من سلطات سانتياغو

بشن حرب أخسري على البوليفيين إن هم استمروا في إحراجهم أمام المحموعة الدولية.

كان الانكليزي إدواردو دافيس منن المستكشفين الاوائل للحزيرة. وقــد نــزل عليهـا في ١٦٨٦. وفي ١٧٧٠، أعلنت إسبانيا امتلاكها للجزيرة. وفي ١٨٨٨، ضمتها التشيلي إليها. في القرن التاسع عشر، قضت تجارة العبيد على كامل سكانها تقريبًا. وقد روى أحد المستكشفين الفرنسيين، في ١٨٧٧، انه لم يبق في الجزيرة أكثر من حوالي مائة نسمة فقط، في حين انها كانت تأوي عدة آلاف. وسكانها الحاليون يعيشون خاصة على صيد السمك وتربية الماشية.

هناك حاليًا رحلات جوية منتظمة من الجزيرة وإليها، في حين انه، حتى ١٩٦٠، كان مركب أو مركبان فقط يزوران الجزيرة في السنة. وسنة بعد سنة، تتزايد الأهمية السياحية لجزيرة الفصح بسبب وجود آثار تمثل رؤوس عملاقة لأشخاص منحوتة في صخور بركانية. وبعض هذه الرؤوس المنحوتة تصل إلى علو ١٢ مترًا، وتزن نحو مولاً عدا القاعدة التي تحملها. وما تزال الأسئلة حول كيفية نحت هذه الرؤوس، وكيفية وضعها على قواعدها الحجرية موضع بحث ودراسة. وثمة أسئلة أخرى تتناول أصول لغة السكان المحلين

إذ عثر في الجزيرة على ألواح خشبية عليها كتابات بشكل رسوم تدل على وجود لغة مكتوبة ومبنية لنظام دقيق.

ولم يتمكن أحمد بعمد ممن العلماء

والاختصاصيين من فك رموزها، وان اعتبر أكثرهم أن هذه الآثار، سواء الحجرية أو الخشبية، تكشف عن أثر آسيوي. والسر ما يزال يكتنف هذه الآثار التي تدل على وجود حضارة أكيدة.

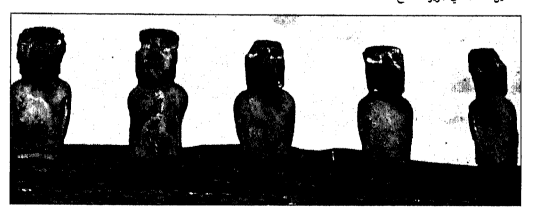
دسفنتوراداس Desventuradas (حــزر ســان أمــبروزيو وســان فيليكـــس). مســـاحتها ۳،۳۲ كلم م.. غير مأهولة.

أرخبيل خوان فرنانديز: ثــلاث حــزر، اكتشفها الاسباني خــوان فرنـانديز في ١٥٦٣. في ١٨٨٠، أصبحت تابعة للتشيلي. في ١٩٣٥، أقيــم منتزه عام في إحدى هذه الجزر، جزيرة روبنسون.

والجنور الثبلاث هي: جزيسرة روبنسون كروزويه. مساحتها نحو ١٠٠ كلم م.، ويسكنها نحو ٢٠٠ شخص. جزيرة ماس أ فويرا، ٨٦كلم م.؛ وجزيرة سانتا كلارا، صغيرة وغير مأهولة.

إنتاركتيكا: أراض شاسعة في هذه القارة تطالب بها التشيلي (راجسع «أركتيكا وأنتاركتيكا»، ج ١، ص ٢١٩-٢١).

#### التماثيل العملاقة في جزيرة الفصح.



## مدن ومعالم

\* ألتو فاغاسستا Antofagasta: مدينسة تشيلية. على الساحل ولها ميناء. قاعدة مقاطعة نورتي غراندي. تبعد ١١٨٦ كلم عن العاصمة سانتياغو. تعد نحو ٢٥٠ ألف نسمة. غنية بالنيزات والنحاس. مرفأ صيد. حامعة. كرسي أسقني. ومقاطعة أنتو فاغاستا التشيلية الحالية هي نفسها إقليم أتاكاما البوليفي سابقًا الذي كانت التشيلي قد ضمته إليها بعد حرب الباسيفيك في التشيلي قد ضمته إليها بعد حرب الباسيفيك في مساحة المقاطعة ٢٣٠٦٣ كلم

\* إيكويك Iquique: قساعدة مقاطعة تاراباكا. تأسست في القرن السادس عشر. ميناء حديث.

\* بونتا أريناس Punta Arenas: آخر مدينة في العالم واقعة جنوبي الكرة الارضية. تأسست في ١٨٤٧. قاعدة مقاطعة ماجلان وتقع على الضفة الشمالية من مضيق ماجلان. أكثرية سكانها يعملون في تربية الخراف، أو في الصناعة النفطية الآخذة في النمو في منطقة أرض النار.

\* بيورتو مونت Puerto Montt: مدينة تشيلية واقعة عند الحد الفاصل بين المناطق التي تشكل وسط تشيلي والمناطق التي تشكل جنوبيها.

\* تالكاهويسانو Talcahuano: مدينسة تشيلية. واقعة على بعد ٩٤ كلم من العاصمة سانتياغو. تعد نحو ٢٧٥ ألف نسمة.

\* تيميكو Temuco: مدينة في وسلط تشيلي. تبعد 7٧٦ كلم عن العاصمة. تعد نحو

۲۷٥ ألف نسمة. عندها تبدأ منطقة البحيرات الشهيرة.

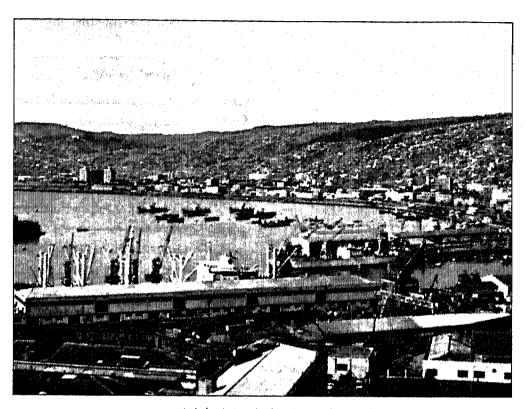
\* رانكاغوا Rancagua: مدينة تشيلية. تعد نحو ٢٢٥ ألف نسمة.

\* سان برناردو San Bernardo: مدينة تشيلية. تعد نحو ٢٢٥ ألف نسمة.

\* سانتياغو Santiago: عاصمة التشيلي. تقع في مناطق الهضاب وسط البلاد، مثلها مثل غالبية المدن التشيلية المهمة. تعد نحو ٥ ملايين نسمة (تقديرات ١٩٩٦). أسسها بيسترو دو فالديفيا؛ وبنيت، مثلها مثل غالبية المدن في مناطق أميركا التي كانت خاضعة للاستعمار الاسباني، وفق مخطط عمراني اعتمد المربعات المنسقة. كاتدرائية ذات طراز نيوكلاسيكي. حامعة تتمحور حولها الحياة الثقافية في البلاد. تتمتع المدينة مناظر طبيعية خلابة، وهي محاطة بجبال تكسوها الثلوج طيلة ايام السنة.

\* شوكيكاماتا Chuquicamata: منطقـة في التشيلي تضم أهم مناحم النحاس في العالم.

\* فالباريزو Valparaiso: ثاني أكبر مدينة في التشيلي بعد العاصمة التي تبعد عنها ١٦٠ كلم. تعد نحو ١٠٠ ألف نسمة. في القرن التاسع عشر، وقبل شق قناة باناما، كانت فالباريزو ميناء مهمًا حدًا للبواحر التي كانت مضطرة لاجتياز كاب هورن لبلوغ الشاطىء الغربي من أميركا الشمالية. والجزء الأكبر من التحارة البحرية في الباسيفيك كان يعبر المدينة التي تحولت أكبر مركز توزيع للمنتوجات الاميركية والاوروبية. الشركات البريطانية بنت فيها مكاتب ومنشآت شبيهة بتلك المعروفة في المدينتين البريطانيتين، دوفر وليفربول.



فالباريزو، اكبر ميناء في اميركا اللاتينية على المحيط الهادىء.

مسقط رأس رئيس التشيلي سلفادور أللندي.

\*فالديفيا Valdivia؛ مدينة تشيلية واقعة حنوبي مدينة كونسبسيون عند ملتقى نهر كال ونهر كروسز، وتحمل إسم مؤسسها بيترو دو فالديفيا الذي أسس عددًا من المدن التشيلية الأخرى. مركز مهم للتجارة النهرية، وميناؤها النهري يعرف حركة ناشطة. مركز اصطياف يقصده عدد كبير من المصطافين والسياح حاصة وان المدينة واقعة على طريق تيميكو التي تبدأ منها منطقة سياحية من الطراز الاول، وهي منطقة البحيرات.

\* فينا دل مار Vina del Mar: مدينة تشيلية، تبعد ١٥١ كلم عن العاصمة، و٢ كلم عن فالباريزو. تعد نحو ٣٥٠ أليف نسمة. أشهر المسابع والحمامات على الباسيفيك بفضل مناحها

ورمال شاطئها البيضاء وفنادقها الحديثة وحدائقهما وعماراتها القديمة والحديثة.

\* كولسبسيون Concepcion: ثـاث مدينة في التشيلي. تعد نحو ٣٧٥ ألف نسمة. تقع على نهر بيو-بيو، قرب الشاطىء الباسيفيكي، وفي وسط منطقة زراعية مزدهرة. مدينة صناعية وتجارية. جامعة شهيرة. حرقها هنود الأروكون (Araucans) مرتين في القرن السادس عشر؛ ودمّرتها الزلازل أربع مرات في ما بعد. أعيد بناؤها على بعد عدة كيلومترات من موقعها الأصلي بعد زلزال ١٧٣٠. وأعيد بناؤها مرة ثانية بعد الزلزال الأحير في ١٩٣٩.

\* لا سيرينا La Serena: إحدى أهم مدن منطقة نورتي شيكو. واقعة على نهر إلكوي. أسسها بيترو دو فالديفيا، وما تزال تحتفظ بعدد

كبير من مبانيها القديمة، ما يضفي على المدينة طابعًا مميزًا أخّاذًا. وفيها كاتدراتية تعود إلى أولى سنوات نشأتها. من مينائها كوكيمبو، يتم تصدير المعادن، والفاكهة والشعير إلى أرجاء العالم.

\* نورتـــي غرانـــدي Prorte Grande والتقسيمات الجغرافية الثلاثة: الشمال والوسط والجنوب: تشكل منطقة نورتي غراندي كل الجزء الشمالي من تشيلي. وتحتل صحراء أتاكاما، التي تمتد على ٥٠ ٩/كلم طوليًا من حدود البيرو، الجنزء الأكبر من نورتي غراندي. غير صالحة للزراعة ولكنها غنية جدًا بالثروات المنجمية، حاصة مناجم النيترات والنحاس التي هي عماد الاقتصاد التشيلي منذ أكثر من قرن من الزمن. وأجيسال بعد أجيال من العمال جاءت للعمل في مساحم هذه المنطقة، حاصة منحم شوكيكاماتا للنحاس، الأكبر والأهــم في العالم. عدد من القرى المهجورة والارصفة المتروكة تنتشر عند الشاطيء، إذ كان يستخدمها عمال النيرات الذي لم يعد قيد الاستثمار منذ عقود قليلة. أهم مدن نورتي غراندي: أنتوفاغاستا، وهي قاعدة المنطقة، وإيكويك.

جنوبي نورتي غراندي، تبدأ وادي ريـو كوبياغو الـتي تؤشر على نهاية الصحراء لجهـة الشمال وبداية المناطق الزراعية والخصبة لجهـة وسط البلاد. يطلق على هذه المنطقـة إسـم نورتي

شيكو (Norte Chico)، وهي غنية أيضًا بالنحاس. وفيها أيضًا المراعي. أهم مدنها لا سيرينا.

المنطقة الوسطى، تبدأ من نهر ريو أكونكاغوا الفاصل بينها وبين نورتي شيكو. وهي منطقة خصبة، وتضم أكثرية التشيليين. أهم مدنها: سانتياغو العاصمة، وفالباريزو، وفينا دل مار، وكونسبسيون، وفالديفيا.

الجنوب، بعد فالديفيا، مدينة بيورتو مونت التي تبدأ معها المنطقة الجنوبية من التشيلي، وهي منطقة لا تشبه بشيء المنطقة الشمالية ولا الوسطى.

ففي حين تمتد سلسلة جبال الأندز بشكل متصل حتى أرض النار، تغوص السلسلة الساحلية في البحر حيث تتكسر إلى آلاف الزقاقات البحرية والجزر الصغيرة. لا طرقات، والتنقل يتم بواسطة الطائرات أو المراكب. غابات كثيفة تغطي المنطقة، وتتوقف فحأة عندما تبدأ المنطقة الثلجية عند ضفاف مضيق ماجلان. وهذا المنظر الطبيعي الذي يتلاقى عنده الأطلسي والباسيفيكي عاط بجبال من الثلوج والجليد. على اليسار سلسلة حبال دل باين، وعلى اليمين، سلسلة حبال داروين (أطلق عليها هذا الإسم تخليدًا لذكرى العالم الانكليزي عليها هذا الإسم تخليدًا لذكرى العالم الانكليزي الشهير) التي تمتد حتى كاب (رأس) هورن. أهم تجمع سكني في المنطقة الجنوبية هو في مدينة بونتا أريناس.



مضيق ماجلان.

## زعماء ورجال دولة

\* اللندي، سلفادور .Allende,S (۱۹۰۸-۱۹۷۳): سیاسی ورجل دولة ورثیس التشيلي (١٩٧٠-١٩٧٣). ولسد في مدينة فالباريزو التشيلية من أب محام. درس في تاكنا، فالديفيا وفالباريزو، وأصبح طبيبًا وأقام في سانتياغو حيث بدأ نشاطه السياسي وانتحب ناتب رئيس اتحاد الطلاب. من أكثر الموضوعات التي شغلت نشاطاته السياسية، في الفترة الأولى، نضاله ضد البوس في مدن الصفيح التي تلف العاصمة سانتياغو. كان أحد مؤسسي الحزب الاشتراكي في ١٩٣٣. سمن مرتين، واضطر إلى ترك الدراسة في الجامعية والعمل كطبيب اسنان مساعد، ثمم كطبيب في أحد الدور لرعاية المختلين عقليًا. في ١٩٣٨، انتخب نائبًا، وقاد الحملة الانتخابية الرئاسية لمصلحة المرشح أغيري سيردا، أول رئيس عن الجبهة الشعبية في التشيلي. في ١٩٤٢، دحل الحكومة وزيرًا للصحة وحاكمًا لصندوق الضمان العمالي. في ١٩٤٥، انتخب سيناتورًا، ثم ناتب رئيس بحلس الشيوخ. ترشح ثلاث مــرات لرئاســة الجمهورية، منها في ١٩٦٤ حيث كان مرشحًا بصفته رئيس «الجبهة الثورية للعمل الشعبي» ضد منافسه (البذي نجمح) إدواردو فسراي (ديمقراطسي مسيحي). في المرة الرابعة، فاز بالرئاسة في ٤ ايلول ۱۹۷۰ ضد جورج الليسندري (سياسي

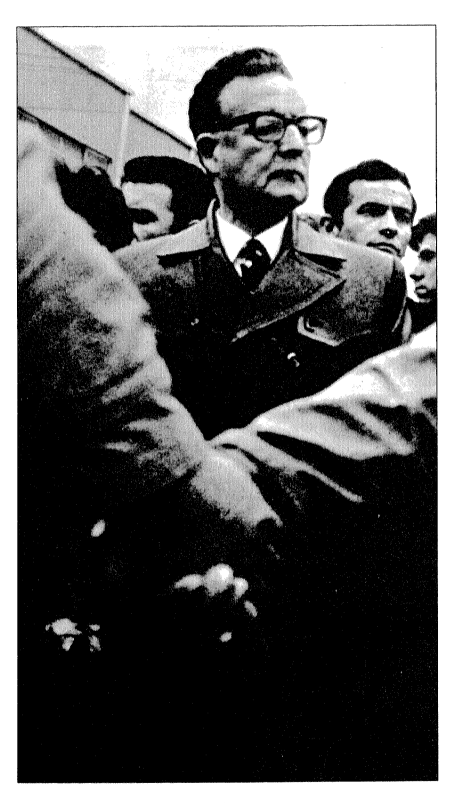
في ٢٤ تشرين الاول ١٩٧٠، صدق البرلمان على انتخابه. وفي ٤ تشرين الثاني، خلف رسميًا إدواردو فراي وأقام في القصر الرئاسي «لا مونيدا». واجهته أوضاع اقتصادية صعبة ومعقدة، فحابهها بتسريع الاصلاح الزراعي الذي كان فراي قد باشر به، وبتأميم صناعة النحاس، ومحاولة زيادة القدرة الشرائية لدى التشيلين. وفي آذار

١٩٧١، حصل حزبه على ٩،٧٥٪ من اصوات المقــترعين، لكــن في ٢٠ تمـوز مــن السـنة نفســها، فقدت حكومته الأغلبية في الجملسين (النواب والشيوخ). فعرفت التشيلي عنامين مسن الإضطرابات والاضرابات التي اجبرت أللندي على إحراء تعديلات وتبديلات وزارية عديدة حتى اضطر، في تشرين الاول ١٩٧٢، على توزير عسكريين في حكومته. في آذار ١٩٧٣، نال حزبه (الوحدة الشعبية) ٤٣،٩٪ من الاصوات، لكن كان على أللندي ان يواجه اضطرابات خطيرة في أجواء تضخم هائل (٢٥٠٪ في العام الواحد)، ووسط ضغوطات من حركة اليسار الثوري من جهة، ومن الحركة الفاشية («وطن وحرية») من جهمة ثانيمة. في ٧ ايلول ١٩٧٣، أعلن عسن استعداده لإجراء استفتاء شعبي عام حول سياسته. لكن بعد أربعة ايام (في ١١ ايلول)، فوجيء بانقلاب عسكري عليه بقيادة قائد الجيش وعضو الحكومة منذ ٢٥ آب ١٩٧٣، أغستو بينوشيه أوغارتا. وأثناء هجوم الانقلابيين على القصر الرئاسي، لاقى أللندي مصرعه؛ فأعلن الانقلابيون انه انتحر، في حين رجّحت الأنباء العالمية أنــه قتــل وهو يقاوم، وفي يده الرشاش الذي كان قـــد أهـــداه إياه الزعيم الكوبي فيدل كاسترو.

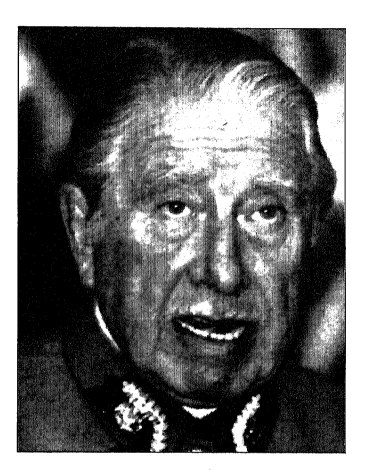
### \* بينوشيه، أغستو

(١٩١٥): عسكري وسياسي ورئيس المحلس العسكري الذي حكم التشيلي دكتاتوريًا عقب انقلاب ايلول ١٩٧٣ العسكري حتى انتخاب الرئيس إيلوين (راجع النبذة التاريخية)، لكنه بقي قائدًا للجيش، وحددت مدة بقائه في هذا المنصب حتى آذار ١٩٧٧. عائلته (بينوشيه) من أصل فرنسي، هاجرت من منطقة بريتانيا الفرنسية في المقرن الثامن عشر.

عسكري كلاسيكي. معجب بالدكتـاتور الاسباني فرنكو، ويتخذه مثلاً يحتذى. ترك السلطة



سلفادور أللندي.



أغستو بينوشيه.

بطريقة مشابهة إلى حد كبير لطريقة فرنكو في تركه للسلطة في إسبانيا. اختار فرنكو قبل موته ان يعيد «الحق إلى نصابه» باعدة الملك حوان كارلوس إلى العرش الاسباني، الحتار بينوشيه، في استفتاء شعبي. والحال ان بينوشيه «كان فريدًا في استفتاء شعبي. والحال ان بينوشيه «كان فريدًا في نوعه في ذلك الاحتيار، في بلد اميركي لاتيني، أو لعله كان، انطلاقًا من المعلومات الخاطئة أو المبالغة التي ينقلها إليه معاونوه، يعتقد ان الاستفتاء سوف يكون لصالحه. فالاعتداد بالنفس والوثوق بأن التشيلين سوف يواصلون مدى حياتهم الاعتزاف له بالفضل في تخليصهم من الماركسية، كان من له بالفضل في تخليصهم من الماركسية، كان من سمات بينوشيه، ومن هنا كان يومها أول من

فوجىء بالاستفتاء يأتي لغير صالحه. وبصعوبة بالغة قبل يومها خوض اللعبة حتى نهايتها فتنحى أمام انتخابات شعبية حاءت بالرئيس إيلويسن إلى الحكم» (من «الحياة»، تيارات، ٢٦ تشرين الثاني 0 ٩٩٥).

بقي قائدًا للجيش، لكنه كان يرى معاونيه يتساقطون واحدًا بعد الآخر، وبعضهم يسجن بتهم تصل أحيانًا إلى حد ارتكاب المحازر إبان انقلاب ١٩٧٣ وبعده، على رأسهم الجنرال كونتريراس رئيس الشرطة السرية (السياسية) في التشيلي في عهد بينوشيه، الذي اتهمته واشنطن بالوقوف وراء اغتيال أولارندو لوتيليه وزير الخارجية التشيلية في عهد أللندي، والذي اغتاله

رجال كونتزيراس في واشنطن العام ١٩٧٦.

في ١٩٩٥، وقبل نحو عامين من انتهاء المدة المحددة لشغله منصب قائد الجيش، عاد بينوشيه إلى الاضواء مع عودة الحديث عن إمكانية قيام انقلاب عسكري في التشيلي بسبب ان المنحى الديمقراطي الذي عاد بحددًا، من خلال الرئيس إيلوين وبعده الرئيس الحالي إدواردو فراي الابن، بدأ يغيظ العسكر. فزار بينوشيه الرئيس فراي (في تشرين الثناني ١٩٩٥) وقال له: «أرجو منكم ألا تجبروا العسكرين على القيام بانقلاب عسكري». لكن العسكرين على القيام بانقلاب عسكري». لكن احديث الانقلاب سرعان ما عاد واحتفى من احواء التشيلي، كما من وسائل الاعلام العالمية، وما هي إلا شهور وتنتهي مدة وجود بينوشيه على رأس قيادة الجيش التشيلي.

\* فـــراي، إدواردو .Frei,E - ۱۹۱۱ ١٩٨٢): سياسي ورجل دولة ورئيسس سابق للجمهوريسة التشسيلية (١٩٦٤-١٩٧٠). والسد الرئيس الحالي إدواردو فراي (١٩٩٤ - ). ينتمسي إلى جيل السياسيين الذين بدأوا حياتهم السياسية بصب اهتماماتهم على إيجاد حلول لانقاذ البلاد من الأزمة الاقتصادية العالمية الكسبرى (١٩٢٩) في إطار من ديمقراطية وليدة بدأت تشق طريقها على أيديهم، فحكموا حتى الانقلاب العسكري في ١٩٧٣. وهكذا تطابقت السنوات الخمسين السياسية من حياة إدواردو فراي مع ولادة هذه الفترة التاريخية من حياة التشيليين ومع صعودها وتألقها، وكذلك مع موتها في ١٩٧٣. وقد اعتماد المؤرخون على إطلاق تسمية «دولة التسوية» على هذه الفترة. وإذا ما استثنى سلفادور أللندي، فليس هناك من شخصية سياسية طبعت الحياة السياسية التشيلية، طيلة هذه الفترة، على قدر ما فعلت شخصية إدواردو فراي.

والده سويسري مهاجر وأمه تشيلية. قضى طفولته في قرية ريفية واقعة في وسط البلاد، تدعــى

لونتويه. أنهى دراسته الثانوية في سانتياغو، وأتم دراسة الحقوق في الجامعة الكاثوليكية. كتب دراسة حول «نظام الأجور وشروط إلغائه»، فنال على أثرها درجة «محام». وكان بدأ ينشط في حركات العمل الكاثوليكي وهو طالب جامعي، فتشكلت حوله نواة من الشباب كانت أساس الحزب (والتيار) الذي سيصبح في ما بعد «الحورب الديمقراطي المسيحي التشيلي».

في ١٩٤٣، حال في أوروبا وكان رئيسًا لبعثة من الشبيبة الكاثوليكية في بلاده. وثمة آراء متناقضة حول الافكار التي تأثر بها في حولته هذه. لكن الرأي الغالب انه تأثر، على وحه الخصوص، بأفكار حيوفاني بابيني، حاك ماريتان وحيل روبل. وبين الرأسمالية والشيوعية، كان الفكر الكاثوليكي



إدواردو فراي.

ميالاً إلى الأحـذ بالحرفية، أي النظرية الاقتصادية الاجتماعية التي تقول بإيجاد مؤسسات حرفية نقابية تُخوول سلطات اقتصادية واجتماعية وسياسية، على اساس تحارب طبقت فعلاً في إيطاليا والمانيا، وفي ما بعـد في إسبانيا. وعلى أية حال، فأثناء هذه الجولة في اوروبا، عزم فراي على

الانخراط في العمل السياسي.

فور عودته إلى التشيلي، في نهاية ١٩٣٤، قصد الإقامة في شمالي البلاد، في مدينة إيكويك، حيث ترأس تحرير حريدة «إل تارابكا». ثم وضع كتابه الأول «تشيلي المجهولة». مسيرته السياسية، ابتداء من ذاك الوقت، اقترنت بحزب الكتائب الوطنية، في مرحلة أولى، ثم بالحزب الديمقراطي المسيحي التشيلي الذي ارتبط به حتى وفاته.

تسرأس إدواردو فسراي حسزب الكتسائب الوطنية بسين ١٩٤١ و ٢٩٤١، وأصبح وزيسر الاشغال العامة في ١٩٤٦، وسيناتورًا (السيناتور أهم مسن النسائب في التشيلي) مسن ١٩٤٩ إلى ١٩٢٤، ثم من ١٩٧٣ حتى وفاته.

في ١٩٤٧، وقيف فيراي ومعيه حيزب الكتائب الوطنية، ضد «قانون الدفاع عن الديمقراطية»، الذي دُعي «القانون الملعون»، والذي اعتبر الحزب الشيوعي حارج الشرعية. ومع تأسيس الحزب الديمقراطي المسيحي في ١٩٥٧، وترشيحه لأول مرة لرئاسة الجمهوريـة في ١٩٥٨، أصبح فراي أحد رجالات السياسة الأساسيين في التشيلي، وجاء انتخابه رئيسًا للجمهورية (في وجه منافسه سلفادور أللندي) في ١٩٦٤، وفي إطمار الشعار الذي طرحه «ثورة داخل الحرية»، ليضع الحزب الديمقراطي المسيحي في أوج بحسده. سانده اليسار في سنوات حكمه الأولى بسبب سياسة الاصلاح الزراعي التي انتهجها ولطموحاته الكبرى في علاقاته الخارجية. وبعد انشقاق الجناح اليساري في حزبه، دعمه اليمين في سياسته التقشفية التي أدت إلى فشل الديمقراطمي المسيحي في انتخابات

.197.

في هذه الانتخابات (ايلول ١٩٧٠)، كـان رادوفيرو توميك مرشح الديمقراطي المسيحي، وقد حاء في آخر لاتحة المرشحين الثلاثة: سلفادور أللندي (الذي فاز)، حورج ألليسندري رئيس سابق للحمهورية ومرشح اليمين. وأحمذ إدواردو فراي جانب المعارضة وتزعمها، وانتخب سيناتورًا عن سانتياغو في ١٩٧٣، ثم رئيسًا لمحلس الشيوخ. لكن انقلاب ايلول ١٩٧٣ العسكري لم يمكن فراي ولا الحزب الديمقراطي المسيحي من حميي أي مكسب على صعيد السلطة، ذلك ان هذا الانقلاب قضى على النظام برمته وعلى رحالاته السياسيين. كتب فراي رسالة لرئيس الديمقراطية المسيحية العالمية، ماريانو رومور، يبرر فيها التدخل العسكري (والانقلاب) في الحياة السياسية التشيلية. كان ذلك بعد وقت قصير من الانقلاب. لكنه، ابتداءً من ١٩٧٥، أخل ينحو، تدريجيًا، باتجاه معارضة النظام العسكري، وكان على رأس القوى السياسية التي رفضت الدستور الجديد المعروض على الاستفتاء في ١٩٨٠.

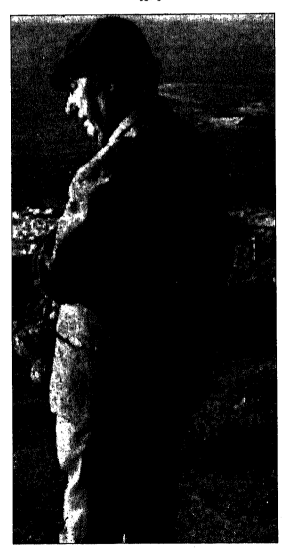
\* كورف لان، لويسس .L ( ۱۹۱۳ ): سياسي وزعيم الحرب الشيوعي التشيلي. عمل مدرسًا ثم صحافيًا، وانضم إلى الحرب الشيوعي في ۱۹۳۲ ، وأصبح عضوًا في جلس الشيوعي التشيلي في ۱۹۳۱ . سكرتير الحزب الشيوعي التشيلي (۱۹۵۸)، وكان من أكثر المتحمسين لجبهة «الوحدة الشعبية»، وأكثرهم اعتدالاً وواقعية. وبعد سقوط حكومة الوحدة الشعبية (۱۳ ايلول ۱۹۷۳)، اعتقل بعد اسبوع، الشعبية (۱۳ ايلول ۱۹۷۳)، اعتقل بعد اسبوع، وسحن ونفي إلى حزر داوسون (Dawson) في أقصى حنوبي التشيلي لمدة ثلاث سنوات. وبدا ان

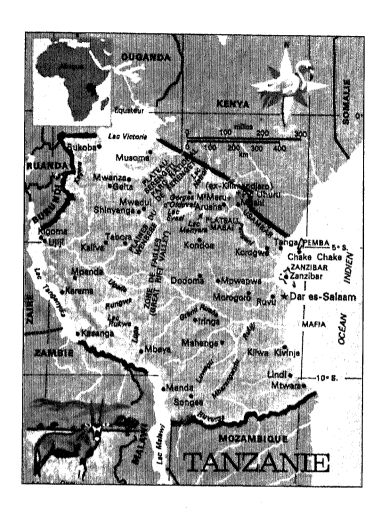
مباحثات سرية حرت بين الحكومة السوفياتية والحكومة التشيلية أدت بشكل مفاجىء إلى مبادلة كورفلان بمنشق روسي يدعى يوكوفسكي في 1977. فغادر كورفلان إلى موسكو وعاش فيها.

\* نـيرودا، بـابلو .Neruda,P ١٩٧٣): أديب وشاعر ودبلوماسي وسياسي تشيلي. اسمه الأصلي ريكاردو إليسر نافتالي رييس. ولد في بــارال (في التشيلي) في ١٢ تمـوز ١٩٠٤. توفيت والدته بعد نحو شهر من ولادته. في ١٩٠٦، تزوج والده مرة ثانيـة وأقـام في تيميكـو. أول كتابة منشورة له كـانت في ١٩١٧ ونشرتها جريدة تصدر في تيميكو. في ١٩٢٠، تبنى له إسمَّــا مستعارًا هو بابلو نيرودا. تلقى دراسته الجامعيــة في سانتياغو في ١٩٢١. في ١٩٢٤، نشر مؤلفه الأول وكان بعنوان «عشرون قصيلة حب ونشيد يائس». في ١٩٢٧، عين قنصلاً في رانغون وتزوج للمرة الأولى. في ١٩٣٣، قنصل في بوينس أيرس، حيث قابل لوركا. في ١٩٣٤، قنصل في برشلونة. في ١٩٣٥، قنصل في مدريد. أسس وأدار بحلية «الحصان الأخضر». تروج، ثانية، من ديليا دل كاريل. في ١٨ تموز ١٩٣٦، وقع التمرد المذي قاده فرنكو. في ١٩٣٩، قنصل في بــاريس. اهتــم بالهجرة الاسبانية ونظم نقـل ٢٥٠٠ جمهـوري إلى التشيلي. في ١٩٤٠، قنصل عام في مكسيكو. في آذار ١٩٤٥، انتخب سيناتورًا في التشميلي. وفي ايار من السنة نفسها، منح الجائزة الوطنية للآداب، وفي تموز انضم إلى الحــزب الشـيوعي. في ١٩٤٨، قرر غونزاليس فيديلا اعتقاله، فعاش نيرودا متخفيًّــا وكتب «النشيد العام». في ١٩٤٩، نجح في احتياز حبال الأندز ومغادرة التشيلي. في ١٩٥٠، طبع «النشيد العام» في مكسيكو. وتقاسم نـيرودا، مـع بابلو بيكاسو وبول روبسون، الجسائزة العالمية للسلام. في ١٩٥٢، عاد إلى التشيلي. انفصل عن زوجته وتزوج، للمرة الثالثة، من ماتيلد أوروتيا.

في ١٩٥٧، رئيس جمعية الكتاب في التشيلي. في ١٩٦٠، زار كوبا. من ١٩٦٠ إلى ١٩٦٠، سافر، وأقام في الصين، فرنسا، الاتحاد السوفياتي، هنغاريا، الخ. في ١٩٧٠، مرشح الحزب الشيوعي في الانتخابات الرئاسية في التشيلي، وانسحب منها ليدعم المرشح سلفادور أللندي. في ١٩٧٠، عين سفيرًا لبلاده في فرنسا. في ١٩٧١، حاز على حائزة نوبل للسلام. وقع مريضًا فعاد إلى التشيلي في ١٩٧٧، وتوفي في سانتياغو في ايلول ١٩٧٣.

بابلو نيرودا.





## تنزانيا

### بطاقة تعريف

الاسم: «تنزانيا» من تنجانيقا وزنجبار. والإسم ركّب مع إعلان «جمهورية تنزانيا المتحـدة» مـن تنجانيقا وجزيرتي زنجبار وبمبا.

الموقع: في شرقي افريقيا المطلة على المحيط الهندي. تحيط بها كينيا، أوغندا، زائير، رواندا، بوروندي، زامبيا، ملاوي، موزمبيق والمحيط الهندي.

المساحة: ٩٤٥ ألفًا و٨٧كلم م.، منها ٢٦٤٣ كلم م. مساحة زنجبار وبمبا. والباقي، أي ٩٤٦ ألفًا و٤٤٣ كلم م. مساحة البر التنزاني الذي تشكله تنجانيقا.

العاصمة: دودوما Dodoma، ابتداءً من ، ٩٩، وكانت العاصمة قبلاً دار السلام. تقع دار دودوما في وسط البر التنزاني، في حين تقع دار السلام على الساحل. وأهم المدن: موانزا، تابورا، مبيا، تانغا (راجع «مدن ومعالم»).

المناطق: أروشا، بوكوباً، دار السلام، دودوما، إيرنغا، كيغوما، كيليمندجارو، ليندي، مارا، مبيا، موروغورو، متوارا، موانزا، يمبا الشمالية، يمبا الجنوبية، بواني، روكوا، روفوما، شينييانغا، سينغيدا، تابورا، تانغا، زنجبار الشمالية، زنجبار الجنوبية والوسطى، وزنجبار الغربية.

اللغات: السواحلية، هي اللغة الرسمية والقومية؛ والانكليزية، اللغة الثانية.

السكان: يبلغ تعدادهم (تقديرات ١٩٩٦) نحو ٢٧٠٥ مليون نسمة. وتشير التقديرات إلى انهم سيبلغون نحو ٤١ مليونًا في العمام ٢٠٠٠. ينتمون بأكثريتهم الساحقة إلى قبائل البانتو المي تشكل نحو ٩٥٪ منهم. والنسبة المتبقية تتوزع على قبائل سوكوما، شاغاس، ماكوند وهاياس. وهناك نحو ٧٠ ألمف لاجيء من بوروندي. المسلمون (سنيون، شافعيون، إسماعيليون) يشكلون نحو ٤٣٪ من محموع التنزانيين، والإحيائيون (كاثوليك وبروتستانت) نحو ٣٠٪، والإحيائيون (ديانات افريقية محلية) نحو ٣٠٪.

أهم الأحزاب: شاما شا مابيندوزي (حـزب الثورة، وكان الحزب الحاكم الوحيد من ١٩٦٥ إلى ١٩٧٧.

الاقتصاد: مساحة الاراضي الزراعيــة نحــو ٤ آلاف هكتار، والمزروعة منها نحو ألف هكتار.

الغابات نحو ٤٢ ألف هكتار، والمراعي ٣٥ ألف هكتار.

متوسط الانتاج السنوي (السنوات الأخيرة): المانيوك (نبات يستخرج من حلوره دقيق نشوي) نحو ٦ آلاف طن، البن ٥٠ ألف طن، اللرة قصب السكر مليون و ٠٠٠ ألف طن، اللاز مليون و ٠٠٠ ألف طن، القطن ٥٩ ألف طن، اللوز مليون و ٠٠٠ ألف طن، الأرز ٢٤٠ ألف طن، الساي ٢٠ ألف طن، الدحان ١٥ ألف طن. وتشكل تربية الماشية وصيد السمك ثروة مهمة للبلاد.

الثروة المنجمية: الفحم (لم يستغل بعد)، الحديد، الماس، الذهب، الملح، القصدير، الجيبس، أحجار نصف كريمة.

تشكل السياحة قطاعًا إقتصاديًا مهمًا، وبلغ متوسط عدد السياح، في السنوات الأحيرة ( ١٩٩٠- ١٩٩٠) نحو ١٢٥ ألف سائح. وأكثر المناطق التي يقصدها هؤلاء (طبيعية وأثرية): حفرة نغوروندي ( ١٥٠٠ كلم م.، مدّرج بعرض ، ٢كلم وعمق ١٠٠٥)، مضيق أولدوفائي. منتزهات، وخاصة على بحيرة مانيارا، و «بيت العجائب» وقلعة تعود إلى القرن الشامن عشر ومتحف في زنجيار.

## نبذة تاريخية

وجود بشري قليم: دلت حفريات أجريت حديثًا في شمالي تنجانيقا (البر التنزاني، أي كل اراضي تنزانيا باستثناء زنجبار وبمبا) عن وجود بقايا بشرية كان أصحابها يعيشون في المنطقة منذ حوالي خمسمائة ألف سنة. وأطلق العلماء عليهم إسم «رجلل زنجنتروبوس» Homo اكتشف حتى الآن. وقد سبق للاغريق القدامي ان وصلوا إلى تلك الشواطيء.

دخول الاسلام: دخل الاسلام المنطقة في القرن الثامن، وأول من حمل لواءه هناك سبعة أخوة قدموا من شبه الجزيرة العربية، وأسسوا سبعة مراكز تجارية. ودلت الدراسات الأثرية عن وجود مدن عربية، تعود إلى القرن العاشر، منتشرة على الشاطىء.

الاوروبيون: في ١٤٩٩، توقف فاسكو دي غاما في زنجبار بينما كان في طريقه إلى الهند ليتمون من ماء الشفة والأغذية. وخلال القرنين اللاحقين، أشرف البرتغاليون على عدد من المدن التجارية الواقعة على شواطيء افريقيا الشرقية، ولم يتغلغلوا إلى داخل المناطق.وأول الذين وصلوا إلى كيليمندجارو (المسماة اليوم بيك أوهورو، والواقعة على الحدود مع كينيا)

وذلك في ١٨٤٨. ورفض أغلب الاوروبيين تصديقه عندما روى لهم أنه رأى هناك حبالاً مغطاة بالثلوج.

### سلطنة عربية واستعمار اوروبي:

كانت زنجبار، طيلة القرن التاسع عشر، سلطنة عربية قرية، استطاعت السيطرة على بحارة العاج والعبيد على طول الشواطىء الشرقية من افريقيا. وكان لتحريم تجارة العبيد، وللحروب الداخلية المحلية أن أضعفت من شأن الشركات الافريقية، فبدأت الدول الاوروبية تعمل على تقسيم افريقيا في ما بينها. فاستولت بريطانيا على العربي ونصبته رئيسًا للحكومة المحلية، في العربي ونصبته رئيسًا للحكومة المحلية، في حين كانت تنجانيقا من حصة ألمانيا.

اتفاقية استعمارية بين بريطانيا العظمى والامبراطورية الألمانية في أول تموز ١٨٩٠، وهي والامبراطورية الألمانية في أول تموز ١٨٩٠، وتسمى ايضًا اتفاقية هلغولاند-زنجبار الموقف الاوروبي من تقسيم افريقيا إلى مناطق نفوذ تسيطر عليها القوى العظمى في مناطق نفوذ تسيطر عليها القوى العظمى في نهاية القرن التاسع عشر، وتدل على رغبة المانيا في التقارب من بريطانيا العظمى بعد التحلي عن حلف بيسمارك مع روسيا. وقد ترتب على الاتفاقية تخلي ألمانيا لبريطانيا عن ترتب على الاتفاقية تخلي ألمانيا لبريطانيا عن الشرقي الافريقي بين ويتو ونهر حوبا، مقابل اعتراف بريطانيا بالنفوذ الألماني على منطقة تقع في شرقي افريقيا وتمتد شمالاً من منطقة تقع في شرقي افريقيا وتمتد شمالاً من



في قوز ١٩٦٣، الرئيس الاميركي جون كينيدي مستقبلًا، في البيت الابيض، جوليوس نيريري رئيس جمهورية تنجانيقا.

بحيرة فكتوريا إلى اراضي الكونغو، ومن بحيرة نياسا إلى تنجانيقا. ونصت الاتفاقية على تنازلات متبادلة أخرى بين الطرفين في أجزاء أخرى من افريقيا. كما تعدت الاتفاقية قارة افريقيا لتطال بحر الشمال حيث تنازلت بريطانيا لالمانيا عن جزيرة هلغولاند (في بحر الشمال)، وهي جزيرة لعبت دورًا اساسيًا في تطور القدرة البحرية الألمانية في مطلع القرن العشرين.

وبعد توقيع هذه الاتفاقية، بدأ البريطانيون والالمان يتخدون إحراءات لتحديث زنجبار وتنجانيقا (مدارس إرسالية وأخرى حكومية، طرقات وخطوط سكك حديدية...) اللتين ظلتا منفصلتين. وبعد الحرب العالمية الأولى وهزيمة ألمانيا، وضعت تنجانيقا تحت وصاية عصبة الأمم التي

عهدت إلى بريطانيا بادارتها؛ وفي ١٩٤٦، أصبحت تحت وصاية الأمم المتحدة وإدارة بريطانيا.

الاستقلال والرئيس نيريري: في السنوات الأولى التي اعقبت الحرب العالمية الثانية، بدأ السكان في البلدين (زنجبار وتنجانيقا) يطالبون بزيادة نسب تمثيله السياسي، وبالاستقلال. وفي ١٩٥٤، أسس حوليوس نيريري حزب «الاتحاد الوطيي الافريقي في تنجانيقا»، واستطاع، وحزبه، ان يقودا البلاد إلى الاستقلال في ١٩٦١. أما زنجبار فنالت استقلالها في كانون الاول أما زنجبار فنالت استقلالها في كانون الاول ايضًا، ثم بعد شهر واحد، أطاحت ثورة البعية نظام السلطنة في زنجبار، واقامت



وحدة من الجيش التنزاني الذي غزا أوغندا (١٩٨١).

الجمهورية.

الاتحاد في «تنزانيا»: وبعد نحو سنة واحدة، أي في آذار ١٩٦٤، اتحد البلدان، زنجبار وتنجانيقا، في دولة واحدة هي «جمهورية تنجانيقا وزنجبار المتحدة»، وانتخب حوليوس نيريري، رئيس تنجانيقا، رئيسًا لها، وعبيد كرومي نائبًا للرئيس. وفي ما بعد، اتخذت هذه الجمهورية إسم تنزانيا.

وفي ١٩٦٥، أعيد انتخاب نيريري من حديد، وظل محتفظًا برئاسة الجمهورية عن طريق الانتخاب. وقد عمد إلى إقامة نظام الحزب الحاكم الوحيد في كل من تنجانيقا وزنجبار، وهذا الحزب هو «حرب اتحاد تنجانيقا الوطني الافريقي والحرب

الأفرو -- شيرازي»، كما عمل على تطبيق نوع من الاشتراكية الملائمة مع ظروف البلاد، خاصة في الريف وإزاء الرعاة والبدو الذين عمل نيريري على تجميع غالبيتهم في وحدات ريفية تعاونية.

تنزانيا والدول المجاورة: في ١٩٦٧، دخلت تنزانيا وأوغندا وكينيا في اتحاد ثلاثي سمي «اتحاد دول شرقي افريقيا». لكن هذا الاتحاد لم يعمّر طويلاً، وقد انتهى رسميًا في تموز ١٩٧٧ بعد احتضار وتأزم في العلاقات بين تنزانيا وأوغندا، خاصة بعد الانقلاب العسكري الذي جاء بحكم عيدي أمين في أبعارضة الأوغندية. وقد انتهم تنزانيا بدعم

إلى حرب مكشوفة بين البلدين استمرت حتى ١٩٧٩، وشاركت فيها القسوى الأوغندية المناوئة لنظام عيدي أمين.

وكانت تنزانيا تدعم جبهة تحريسر موزمبيق «فريليمو» في نضالها من احسل الاستقلال. من هنا فإن علاقاتها بموزمبيق أصبحت وثيقة حدًا بعد حصول الأخيرة على استقلالها في ١٩٧٥. وفي هذا العام، أعيد انتخاب نيريري رئيسًا للجمهورية مرة جديدة. وتشكل بحلس وطني جديد بعد التأكيد على ان حزب تنجانيقا الوطين الافريقي هو الحزب الحاكم الوحيد في قطري البلاد. وفي شباط ١٩٧٧، تمّ دمج هذا الحزب بالحزب الأفرو شيرازي (في قبار)، فشكّلا حزبًا حديدًا سمي «حزب تزانيا الثوري». وصدر دستور حديد.

(الجدير ذكره أن تنزانيا تمكنت، بين ١٩٧٠ و ١٩٧٥، من انجاز مشروع ضخم، «مشروع تازارا»، وهو شق طريق بين تنزانيا وزامبيا بطول ١٨٥٩ كلم، وعليها الفاحسر، و١٩ نفقًا و١٤٧ محطة. وقد انجز العمل ١٥ ألف صيبي و٤٠ ألف أفريقي).

### دستور جدید و مشکلات اقتصادیة:

في دستور ١٩٧٧، احتفظ رئيسس «الجمهورية المتحدة» بزعامة الحزب، واللجنة المركزية، ووضعت الحكومة بتصرف رئيسها الذي يعينه رئيس الجمهورية، واحتفظت زنجبار بمؤسسات سياسية خاصة بها (مجلس ثوري، حكومة،...). وفي ٢٦ تشرين الاول

١٩٨٠، أعيد انتخاب حوليوس نيريري لرئاسة الجمهورية للمرة الرابعة. وفي اليوم نفسه، حرت انتخابات تشريعية.

في ١٩٨١ و ١٩٨١، تدنى الانتاج الزراعي والصناعي، وانعدم و جود المخزونات الاحتياطية في تنزانيا، ما أدى إلى نمو هائل للسوق السوداء. فاضطرت السلطات إلى اتخاذ إجراءات لمكافحة هذه السوق. وقد وصلت الاجراءات المتخذة إلى أقصى درجاتها مع إعلان الرئيس نيريري، في ٨ نيسان ١٩٨٣، قراره إغلاق كل حدود تنزانيا، ومكافحة السوق السوداء بكل أشكالها، ووضع كل وسائل المراقبة المرية والجوية والبحرية في حال استنفار.

في تشرين الثاني ١٩٨٣، عقدت قمة بين رؤساء تنزانيا، أوغندا وكينيا، قررت كينيا وتنزانيا على أثرها إعادة فتحد حدودهما المقفلة، وحلت المشكلات المالية بين البلدان الثلاثة العالقة منذ حل اتحاد مجموعة افريقيا الشرقية في ١٩٧٧.

## كرونولوجيا أهم أحداث العقد

الأخير: في كانون الثاني ١٩٨٣، حسرى انقلاب فاشل، واعتقال ٢٠٠ عسكري وألف مدني. وفي كانون الثاني ١٩٨٤، انتخبار انتخب على حسن معيني رئيسًا لزنجبار خلفًا للرئيس المستقيل عبود جومبي، واعتبر هذا الانتخاب نصرًا للرئيس التنزاني، حوليوس نيريري، الساعي إلى تقوية الاتحاد بين حكومتي زنجبار وتنجانيقا. وفي ٣١ بين حكومتي زنجبار وتنجانيقا. وفي ٣١ بين حكومتي (مسلم، مولود ١٩٢٥) رئيسًا

لتنزانيا، وأعيد انتخابه في ٧ تشرين الاول ١٩٩٠ بنيله ١٩٥٥ من الاصوات. وفي ٢٠ تموز ١٩٩٠ من الاصوات. وفي أول ايلول ١٩٩٠ زار البابا يوحنا بولس الثاني تنزانيا. وعرفت المناطق الشمالية من البلاد الجاعة طيلة ١٩٩١. وفي أول ايار البلاد الجاعة طيلة ١٩٩١. وفي أول ايار الاحزاب.

في اواحسر تشسرين الاول ١٩٩٥، حرت انتخابات رئاسية وبرلمانية شاركت فيها احزاب متعددة للمرة الاولى في تاريخ البلاد. وتنافس أربعة مرشحين على الرئاسة وأكثر من ١٣٠٠ مرشح على مقاعد

البرلمان البالغ عددها ٢٣٠ مقعدًا.

وكان في طليعة المرشحين للرئاسة إثنان: بنيامين مكابا (مولود ١٩٣٩) وزير العلوم والتكنولوجيا والتعليم العالي، وهو مرشح الحيزب الحياكم «شماميا شيا مابيندوزي»؛ وأوغسطين مريميا (مولود ١٩٤٤) عن حزب «الاتفاق الوطني لاعادة الاعمار والتنمية» المعارض. والاثنيان «الجبهة المدنية الموحيدة»، وهو المسلم الوحيد الذي يخوض الانتخابات؛ وجون شييو (مولود ١٩٤٧) وهو رجل أعمال شييو (مولود ١٩٤٥) وهو رجل أعمال ويرأس «الحيزب الديمقراطيي الموحيد».

## زنجبار (أنجوجا وبمبا)

(هذه المادة تستند إلى الدراسات التي كتبها عمد علام-استاذ جامعي في أوكسفورد، انكلترا- من زنجبار ودار السلام في تنزانيا، ونشرتها «الحياة» في اعدادها: عدد تاريخ ٢٦ تشرين الثاني ١٩٩٣، ص ١٤ عدد تاريخ ٥ و٦ كانون الاول ١٩٩٣، ص ١٤٤ عدد ٥ و٦ كانون الاول ١٩٩٣، ص ١٤٤ عدد ٢١٤٠٠.

زنجبار في إطار الوجود العربي الاسلامي في شرقي افريقيا - سلطنة كلوى: تعرف باسم كلوى مواضع وجزر عدة قرب ساحل شرقي افريقيا، إلا ان أشهرها كلوى التي تحدث عنها الرحالة ابن بطوطة عند زيارته لها في العام ١٣٣١. وتعرف اليوم باسم «كلوى كيسيواني»، وهي تقع على جزيرة صغيرة قرب ساحل تنزانيا الجنوبي على بعد نحو ٢٠٠ كلم جنوبي العاصمة السابقة دار السلام.

كانت كلوى عاصمة سلطنة امتدت اراضيها في أواحمر القسرون الوسيطي مين نهسر روفيجي Rufigi إلى شفالة على ساحل موزمبيق. وكانت -حتى قدوم البرتغاليين- أكثر المدن التجارية الاسلامية في شرقي افريقيا رحاء وازدهارًا لاحتكارها تجارة الذهب الذي كان يصل إلى سُفالة (سُفالة الذهب) من مناجمه في ما يعرف اليوم بزيمبابوي وموزمبيق. ويستفاد من كتاب «السلوى في تاريخ كلوى» -المؤلف في اوائسل القرن السادس عشر- بأن مؤسسي المدينة قدموا من شيراز بمنطقة الخليج في منتصف القرن الشالث الهجري. وكانت كلوى بادىء الأمر محطة تجارية يؤمها التحار العرب في منطقة المحيط الهندي للحصول على الذهب والعاج من الداخيل، في مقابل بيع الأقمشة القطنية والحريرية والأوانسي الخزفية والفخارية من الشرقين الأقصىي والأدنسي ومن الهند. وكان القرن الرابع عشر العصر الذهبي لكلوى، فنشطت حركة البناء، إذ اراد سلاطينها ان تكون مدينتهم صورة من عدن وجدة، بيل والقاهرة. وما زالت اطلال مسجدها الجامع ماثلة للعيان. كما دلت الحفريات على ان قصر سلطانها من اواثل القرن الرابع عشر كان قصرًا رائعًا يذكــر المرء بقصور الامويين والعباسيين قبله بخمسة قرون. وكان من نتائج انتشار الاسلام في مدن ساحل شرقي افريقيا تشييد المساجد وبناء المنازل من الحجر. والبناء الوحيد الذي ظل قائمًا إلى اليوم من القرن الثاني عشر هو المسجد الجامع بكلوي، وهو مثال رائع للمعمار السواحلي في شرقي افريقيا.

نمت كلوى في القرن الثاني عشر في عهد أسرة مهدي، وأصلها من حضرموت. وذكر المؤرخ البرتغللي بربوسا (اوائل القرن السادس عشر) ان القصر الكبير في كلوى كان من ادوار عدة، وهو متأثر بانماط مباني الحصون في جنوبي الجزيرة العربية. وقد «بدت المدينة من سفننا جميلة ببيوتها البديعة، ومآذن مساجدها، وبساتينها، مما



السلطان سعيد سلطان زنجبار.

حعل رحالنا يتشوقون للاستيلاء عليها». وهذا ما حدث بالفعل إذ استولى البرتغاليون على كلوى عنوة العام ٥٠٥، وعاثوا بها، ونهبوا ثرواتها ونتكوا بسكانها الآمنين. وذكر ألماني (هانس ماير) كان يرافق الحملة البرتغالية ان بكلوى العديد من المساحد ذات الاروقة والقباب، ويشبه احدها حامع قرطبة.

ووصف كلوى المؤرخ البرتغالي المعروف دوراتي بربوسا (١٥١٨) بأنها «مدينة إسلامية... يرتدى سكانها ثيابًا حسنة من القطن والحريس

المقصب، ولغتهم العربية وهم مسلمون ورعون». واضاف يقول إن البرتغاليين استولوا على المدينة عنوة بعد ان ابي سلطانها الخضوع لملك البرتغال وأداء ضريبة سنوية له.

ووصف كلوى طبيب حراح انكلسيزي (جيمس بريور) زارها العام ١٨١١ بأنها كانت في الماضي مدينة بالغة الأهمية، وحاضرة مملكة مترامية الأطراف. فخربها البرتغاليون ونهبوها. وأضاف معقبًا على ذلك ان «جود لمس البرتغاليين لمكان يعني هلاكه».

جزيرتا زنجبار وبمبا (الجزيرة الخضراء): الاسم القديم لجزيرة زنجبار أنجوها (Unguja الكسم العرب سمّوا الساحل المقابل زنجبار، أي ساحل الزنج؛ ثم لما كانت الجزيرة في مقدمة الاماكن التي قصدوها سمّوها «زنجبار».

يذكر المسعودي حزيرة «تنبلو» (ولعلها الجزيرة الخضراء إلى الشمال من زنجبار، ولو ان كيركمان-مؤرخ ألماني-يرى انها إحدى حزر القمر) ويقول ان سكانها مزيع من العرب والسكان الاصلين تحت حكم اسرة مسلمة.

وكانت زنجبار والجزيرة الخضراء من أقدم المستوطنات العربية. وأقدم كتابة عربية معروفة في شرقي افريقيا تلك التي في كيزيماكي في حنوبي زنجبار، وهي عبارة عن نقش على حدار يقول «إن الشيخ السيد أبا عمران أمر ببناء مسحد في اليوم الاول من شهر ذي القعدة العام ٥٠٠هـ» (٢٧ موز ١١٠٧م).

ومما يدل على الرحاء الذي كانت تنعم به زنجبار قبيل وصول البرتغاليين إليها العام ١٥٠٣ الوصف الذي كتبه المؤرخ البرتغالي بربوسا، فهو يقول: «سكان زنجبار وملوكها مسلمون... وهم يعيشون في بذخ ونعيم، ويرتدون الملابس الرفيعة من الحرير والقطن. ونساؤهم يسرن بالجواهر الكثيرة من ذهب شفالة الجيد. وملابسهن من

الحريسر الفساخر. وفي الجزيسرة مسساجد كشميرة، والسكان متمسكون بالدين».

«شيرازي»: يقول حيمس كيركمان (المؤرخ الألماني الشهير) «انه لا شك في ان أقوى المؤثرات في شرقي افريقيا في القرون الوسطى حاءت من الخليج وهو ليس فارسيًا، كما ان بحر الشمال ليس بحرًا ألمانيًا». إن معظم سكان ولاية فارس في القرنين التاسع والعاشر للميلاد (وبها شيراز وميناؤها سيراف في حوزستان/عربستان) عرب لا فرس، وهم الذين يشار إليهم بالشيرازي في شرقى افريقيا.

وأفضل تفسير للتسمية «شيرازي» هو انها استعملت لتربط بين حكام مدن ساحل شرقي افريقيا وبين امجاد بلاط شيراز العربي-الفارسي في عهد البويهيين (٩٣٢-٥٥٥).

ويبدو ان الشيرازيين القادمين إلى شرقي افريقيا وصلوا من جنوبي الجزيرة العربية، كما يبدو ان الشرفاء «الشيرازيين» فروا من وجه الغزو المغولي للعراق ونزلوا عند أقربائهم في مقديشو، ثم انتقل بعضهم إلى كلوى وحكموها.

ارتبط الشيرازيون بكلوى تدريجيًا ارتباطًا بحاريًا وعن طريق المصاهرة، وهاجر بعضهم إليها. فحزر القمر قدم إليها بعض كبار القوم من كلوى في اواخر القرن الرابع عشر. كما قدم مهاجرون من الشرفاء من حضرموت واليمن، وشملتهم التسمية «شيرازي» في كل هذه الاماكن في شرقي افريقيا (راجع «جزر القمر» في هذا الجزء).

إن استعمال اللقب «شيرازي» في القرن العشرين في زنجبار والساحل يعني ان صاحب مواطن من الفيزة الاولى الي سبقت وصول العثمانيين في نهاية القرن السابع عشر، وهي الفيزة التي كان يحكم فيها شرفاء عرفوا بالشيرازي. وإن انتساب حكام المدن الساحلية للشيرازي شبيه بانتساب بعض اللوردات في انكليزا إلى الاصل



حارة عربية في زنجبار.

النورماندي الفرنسي.

## الإرث التاريخي يهدد بانفصال زنجبار

تنزانيا مع نيريري وبعده: بعد نحو عشر سنوات من بدء حكم الرئيس التنزاني علي حسن معيني تصاعدت حدة المشاكل الداخلية وأصبحت قضية استمرار الدولة الاتحادية (تنزانيا) التي تضم تنجانيقا وجزر زنجبار (أنجوجا وبمبا) – وتنفيذ سياسات الاصلاح الاقتصادي، واستكمال مسيرة الديمقراطية، ثلاث قنابل موقوتة قد يؤدي انفجارها إلى انهيار الاتحاد وعودته إلى دولتين مستقلتين كما كان عليه الحال قبل ١٩٦٤.

وبدا ان تخلي الرئيس السابق حوليوس نيريري طواعية عن الرئاسة عام ١٩٨٥ ثم عن

قيادة الحزب الثوري الحاكم (CCM) عام ١٩٨٨ إلى نائبه معيني هو للحفاظ على تاريخه حين قاد الحركة الوطنية في بلاده تنجانيقا نحو الاستقلال في ١٩٨١ وأسس مع نظيره الزنجباري عبيد كرومي دولة الوحدة، وجعل بلاده مقرًا لمعسكرات حركات التحرر الوطني في الجنوب الافريقي.

و لم يكن من قبيل المصادفة ان نسيريري، الذي يعد واحدًا من منظّري فكرة الحزب الواحد وقائد التأصيل الفكري والسياسي لها باعتبارها النموذج الأمثل للتعاطي مع مشاكل دول تعاني تعدد الاجناس، هو اول من نادى قبل تخليه عن السلطة بشهور بدراسة إمكانات اخذ تنزانيا بنظام التعددية الحزبية.

ساهم نيريري في صنع جدل واسع حول ضرورة إحراء تغييرات سياسية واسعة في النظام الاشتراكي الذي تنتهجه تنزانيا. وفي إطار حزبه

(CCM) بدأت المناقشات العلنية نهايسة ١٩٩١ حول احتمالات «إنهاء نظام الحزب الواحد»، والأخذ بنظام التعددية في إطار الحزب الحاكم نفسه.

الاوضاع الخربية والسياسية في دولة الاتحاد (تنزانيا): في شباط ١٩٩٢، صدر قانون الاحزاب معلنًا انتهاء مرحلة الحرب الواحد. وتضمن القانون ثلاثة بنود رئيسية تنسحم مع الدستور العلماني للدولة:

«ضرورة ان لا يقسل عدد الاعضاء المؤسسين للحزب عن ألفي عضو شريطة ان يكونوا ممثلين عن المحافظات العشر التي تنقسم إليها البلاد بواقع ٢٠٠ ممثل عن كل محافظة (ومنها زنجبار).

«ان لا ينادي أي حزب بانفصال تنجانيقا وزنجبار.

«ضرورة احترام الدستور العلماني للدولة وعدم تشكيل احزاب على أساس ديني أو طائفي أو عرقي، ويجب ان لا تتضمن برامج وأهداف أي حزب ما يعير عن هذه الانتماءات».

ووفقًا للقانون يوجد في البلاد (تنزانيا) ١١ حزبًا مسجلاً رسميًا استوفت شروط القانون وخمسة احزاب أحرى تحت التأسيس غير مرحص لها بمزاولة العمل السياسي كونها لم تستوف الشروط. ومن أهم هذه الاحراب «جبهة الاتحاد المدني» يرأسه حيمس امبالالا غير ان زعامته الحقيقية في يد سيف شريف حمادي نائب رئيس الحزب ورئيس الوزراء السابق (١٩٨٥ -١٩٨٨) في ولاية زنجبار ذات الحكم الذاتي. وسبق ان اعتقله نيريري بسبب توجهاته الاصلاحية ذات المسحة الدينية. وهو الحزب الوحيد الذي مقره زنجبار خارج تنجانيةا.

وتتفق احزاب المعارضة على ضمـان حيـاة ديمقراطية سليمة وانهاء احتكارات الحزب الحــاكم

منها الامتيازات التي يحصل عليها اعضاء الحزب بالنسبة إلى الالتحاق بالجامعة وفرص العمل. وبـدأ الحزب فعليًا في تقليص عــدد مكاتبـه وفروعــه المنتشرة في كل قرية ومؤسسة وجامعة.

وتسرى الاحسزاب المعارضة ان لا فضل للحزب الحاكم (اللذي كان الحزب الوحيد من ١٩٦٥ إلى ١٩٩١) لوجودها، وإثما للتغسيرات الدولية التي كسرت فكرة الشسمولية والحسزب الماحد.

ويظل حرزب «جبهة الاتحاد المدنى» (CUF) هو الأكثر نشاطًا وشعبية على الساحة. فقادته يجوبون البلاد استعدادًا لانتخابـات ١٩٩٥، وتستند قاعدته إلى المسلمين والمواطنين من اصل عربي وإيراني خصوصًا في زنجبار. وهنــاك مخـاوف من أن يؤدي فوزه إلى صراعات عرقية. ويلاحظ ان الحكومة المركزية في دار السلام بدأت (في ١٩٩٣) تتهم دولاً أجنبية بالتدخل في الشــؤون الداحلية للبلاد. وتأتى هذه الاتهامات في إطار حركة عنف بدأت تشهدها تنزانيا ضد المواطنين ذوي الاصول العربية والهندية. ففي مقاطعــة مـورو حوري شهد شمهر تشرين الثاني ١٩٩٣ إغلاق مواطنين أفارقة الطبرق وحصبار العبرب والهنبود والاعتداء عليهم وسرقة ممتلكاتهم مما اعماد إلى الاذهان أحداث العنف التي شهدتها البلاد في ١٩٦٤ وانطلقت شرارتها الاولى من مورو حوري حين أغلق مديسر البوليس محلات التحار الهنود بذريعة عدم مشاركتهم في التظاهرات المعادية وقتها للغرب.

### ثورة ١٩٦٤ والاعتذار عنها في ١٩٩١:

منذ زيارة رئيس حكومة زنجبار سالمين عامور إلى مسقط في ١٩٩١، وتقديم اعتذار للسلطان قابوس عن احداث ١٩٦٤، وزنجبار تشهد حركة ترميم واسعة للآثار العُمانية من فنرة حكم سلاطين عُمان لها من ١٨٧٠ إلى ١٩٦٤، وهي «قصر السلطان

العُماني» و «المتحف الوطني» الذي يضم متعلقات هذه الفترة، في ما وصف بأنه محاولة لإزالة آثار تسورة كانون الثاني ١٩٦٤ وإعادة النظر في العلاقات مع السلطنة.

وكانت ثورة زنجبار بقيادة أول رئيس لها عبيد كرومي قضت على حكم آحر السلاطين العمانيين «جامشيد» الذي هرب على متن باحرته إلى مومباسا في كينيا، وأعمل الشوار والأهالي من أصل افريقي وهندي التقتيل في السكان من اصل عربي الذين اضطروا إلى الهرب إلى كينيا وتنجانيقا أو العودة إلى بلدانهم الأصلية عُمان واليمن والامارات.

كان شعب زنجبار قد عرف، تحت الحماية البريطانية، التعددية الحزبية برز خلالها حزب ASP الذي شكل الحكومة الائتلافية الأولى في كانون الاول ١٩٦٣ فسور انتهاء الحماية وإعلان الاستقلال بقيادة رئيس الحزب الافريقي عبيد كرومي. وشهدت زنجبار في ايام معدودة بعد الاستقلال قلاقل واضطرابات مفاحشة قادها كرومي ضد الوجود العربي في زنجبار. وسرعان ما تحولت الاضطرابات إلى احداث دموية في ١٢ كانون الثاني ١٩٦٤، حين فتح حون أكيلو رأوغندي) مخازن السلاح التابعة للسحون ومعسكرات الجيش البريطاني السابقة أمام الثوار ومعسكرات الجيش البريطاني السابقة أمام الثوار الغارقة التابعين لكرومي.

وفور استقرار السلطة في يد كرومي-الذي أصبح أول رئيس لزنجبار- اتفق مع رئيس تنجانيقا، حوليوس نيريري، على إنشاء دولة اتحادية. وأقدم أحد أبناء ضحايا الثورة على قتل كرومي في ١٩٧٢، وانتهج خلفه عبده غومي السياسة نفسها ضد بقايا العرب، ودمج حزبه الحاكم في الحزب الثوري الحاكم في تنجانيقا عام ١٩٧٧، وعلى المنوال نفسه، سار اسلاف غومبي (بعد استقالته في ١٩٧٨)، من حسن معين (بعد استقالته في ١٩٧٨)، وانتهاء بسالمين عامور الرئيس

الحالي للحكومة.

وجاءت زيارة الاعتذار، التي قام بها عامور إلى مسقط في ١٩٩١، في إطارين: الاطار الاول اقتصادي حيث ان الشعب الزنجباري يعاني من تراجع معدلات التنمية وانخفاض مستوى الدحل السنوي، والثاني قومي حيث ان الوحدة تواجهها مخاطر الانفصال بسبب الرغبة في العودة إلى الاصول العربية والاسلامية.

وتكاد هذه القضية ان تكون الوحيدة التي يتفق فيها رأي الحكومة والحيزب الحياكم مع المعارضة. وهذا التوجه لا يتفاعل معه سوى سلطنة عمان التي بادرت عقب زيارة عامور إلى تقديم مساعدات اقتصادية كبيرة وأنشأت مطارًا دوليًا ومدرسة تمريض وقدمست مساعدات طبية للمستشفى الحكومي، كما افتتحت قنصلية عامة لرعاية شؤون العلاقات والمصالح في اول استئناف للعلاقات منذ ثورة ١٩٦٤، كذلك فإن دبسي سيّرت خط طيران مباشر إلى الجزيرة لنقل البضائع والمساعدات.

لكن الحكومة المحلية في زنجبار ما تزال تلقى صعوبات هائلة في حملاتها محو الآثار السيئة حدًا عن فترة الحكم العُماني في ذاكرة الزنجباريين (والتانجانيقيين). إذ لا يزال ذوو الاصول الأفريقية والهندية يجدون من مخلفات الحكم العُماني ما يستخدمونه في ضرب توجه الحكومة (والمعارضة) العربي والاسلامي، حصوصًا سيحن العبيد، أحد الآثار الذي لم تجد الحكومة انه من الحكمة ترميمه، ذلك انه يرمز إلى المكان الذي كان السلطان ذلك انه يرمز إلى المكان الذي كان السلطان والفرنسيين في شرقي افريقيا.

غير ان وصول المساعدات، ولجوء حكومة زنجبار (قبل الحكومة المركزية) إلى تحرير التجارة للسماح بعودة العرب إلى زنجبار تحت غطاء التجارة والاستثمار من جهة، ومن جهة ثانية، المشاكل التي يواجهها الاتحاد مع تنجانيقا وأزمة

الهوية التي يعيشها الشعب الزنجباري وأثار فنزة حكم الحزب الثوري في تنزانيا، كلها عوامل قد تسهل مهمة التحول باتجاه الوجه الاسلامي لزنجبار.

هل تملك زنجبار مقومات الاستقلال؟: حاولت زنجبار، بما لديها من هامش استقلال ذاتي، ان تنضم إلى «منظمة المؤتمر الاسلامي» في ١٩٩٣. لكنها فشلت فتعمقت لدى الرأي العام فيها ملامح أزمة «الهوية»، خاصة وان الاتحاد آخذ في الضعف، واقتصاد الدولة في التدهور. وبدأ الحديث يتواتر عن نزعة استقلالية جادة لدى الزنجباريين، وظهرت جماعات دينية، وبرز التوجه نحو إعادة الروابط مع الدول العربية عمومًا وسلطنة عمان حصوصًا، ونحو استكشاف سبل بناء اقتصاد عمان حصوصًا، ونحو استكشاف سبل بناء اقتصاد

وطني مستقل حرصت زنجبار على التمتع به عند

إنشاء دولة الاتحاد في ١٩٦٤.

بحست زنجسار في تحقيق قسدر مسن الاستقلالية في إدارة علاقاتها الخارجية، وأنشأت علاقات قنصلية مع مصر وعمان وموزامبيق والهند والصين وروسيا (أغلقها الرئيس الروسي بوريس ينائية مع هذه الدول حصلت بمقتضاها من مسقط على مساعدات اقتصادية، ومن مصر على حبراء في الزراعة والتصنيع وأطباء، ومن الصين الاذاعة الحلية ومساكن للفقراء. واحتفظت زنجسار ببعض مظاهر السيادة مشل نظام تأشيرات الدحول والجمارك للأجانب ولإبناء تنجانيقا.

هذا بالنسبة إلى مقوم الهامش الاستقلالي في إدارة العلاقات الخارجية. أما بالنسبة إلى المقوم السعبي والتركيب السكاني الاتني، فإن شعب زنجبار خليط من العرب والايرانيين (٤٠٪ من إجمالي عدد السكان البالغ نحو مليون نسمة) والهنود (١٠٪) والافارقة (٥٠٪) معظمهم من قبائل البانتو التي تعيش في شرقي افريقيا. و٩٧٪

من السكان مسلمون على رغم احتلاف اصولهم العرقية (٧٪ منهم شيعة والباقي سنة)، و٣٪ مسيحيون ومعتقدات افريقية أحسرى. وأصبح من الصعوبة تحديد الاصول العربية أو الايرانية للسكان بسبب الزواج المختلط. وبينما يركز ذوو الاصول العربية نشاطاتهم على التحارة إهتم الايرانيون بالسياسة، واند يجوا مع العرب في علاقات مصاهرة وشكلوا مع الافارقة الحزب الافريقي الفارسي (ASP) بقيادة عبيد كرومي.

واتحاه زنجبار نحو التركيز على وجهها الاسلامي يكتسب اهتمامًا متزايدًا الآن، حاصة لجهة العلاقة مع سلطنة عمان. وتمتد علاقات زنجبار مع السلطنة خصوصًا والعرب عمومًا إلى حركة الكشوف الجغرافية عندما استعمرها البرتغاليون في القرن السادس عشر، واستنجد السكان ذوو الاصل العربي والديانة الاسلامية السكان غمان بعد انتصاره على البرتغاليين في هرمز. فوصلت قواته إلى زنجبار عام ١٦٥٠ وأصبحت إحدى ولايات السلطنة إلى ان اعلنت بريطانيا الحماية في ١٨٧٠.

المقوم الاقتصادي هو الأكثر صعوبة. فاقتصاد زنجبار يعاني اوضاعًا غير مستقرة. ويتعرض دخل البلاد الرئيسي وهو عائد تصدير عصول القرنفل (٩٠٪ من الدخل الوطين) للتدهور بسبب انخفاض اسعاره العالمية ودحول منافسين حدد (اندونيسيا) حتى أصبح غير كاف لتمويل استيراد الارز (الرز). ولا تملك زنجبار مصادر ذاتية للطاقة وتعتمد في تدبير احتياجاتها من البترول والطعام على تنجانيقا وهو الأمر الذي يعد أحد معوقات الاستقلال.

ولا تبعث ملامح الاقتصاد الأمل على المكان وحود اقتصاد وطني مستقل: - نسبة الأمية ، ٨٪. - معهد واحد ينتهي التعليم فيه بالمرحلة الثانوية. - لا يوجد سوى مدرستين ثانويتين للبنين والبنات ومدرستين فنيتين زراعية وصناعية إلى

حانب معهد ديني. - مستشفى حكومي واحد اطباؤه من روسيا والصين ومصر، ومستوصف خاص يملكه هنود. - ارتباط بالعالم الخارجي من خلال رحلة أو رحلتين جويتين في الاسبوع.

لمواجهة هذا الوضع تحاول الحكومة المحلية الحصول على مساعدات لتوظيفها في مشاريع صغيرة، كما تحاول إيجاد مصادر غير تقليدية للدخل مثل بيع الاعشاب البحرية (طعام ونشاط تصديري) شكل عائد مليسون دولار في ١٩٩٢ وينتظر ان يزيد في الاعوام المقبلة بعد فتح الاسواق الاميركية امام هذا الصنف («لولا الاعشاب البحرية التي تتكاثر من دون تدحل بشري لكان اقتصاد زنجبار انهار... من حسن حظ الزنجباريين ان عددًا كبيرًا من بلدان الاتحاد الاوروبي يستورد الاعشاب البحرية في صناعة الاغذية ويدفع في المقابل عملة صعبة... صاحبة المشروع شركة، أسسها دانماركي، أصبحت تمتلك في زنجبار ٤٣٢٣ مزرعة بحرية فردية، مسا يعسى توفير فسرص عمل لما يراوح بين ١٠ و١٢ ألف زنجباري»، مـن تحقيق نشــرته «الوسـط»، العـدد ٢١٠، تــاريخ ٥ شباط ۱۹۹۲، ص ٤٤):

مع كل هذا، ورغم المعوقات الهائلة امام الانفصال والاستقلال، يشهد الشارع والحياة اليومية نشاطات أكثر تعبيرًا عن الهوية، مثل بعض التظاهرات التي تطالب بتطبيق احكام الاسلام وإزالة آثار العلمانية، وإغلاق نسوادي الفيديو ومحلات بيع الخمور التي أحرق بعضها حلال أعمال عنف (في ١٩٩٣) ومنع السياحة. كما

زادت نشاطات جماعات إسلامية، حديثة النشأة، وجماعة «التبليغ والدعوة» في المساحد وكتاتيب تخفيظ القرآن ومعاهد لتدريس علوم الفقه والتفسير وسط تعاطف شعبي. وأصبحت شرائط تلاوة القرآن الكريم سلعة وحيدة لأغلب الباعة المتحولين وأساسية في كل المحلات.

ويتنازع حزبان الوحود السياسي في الشارع هما فرع الحزب الثوري الحاكم في الدولة الاتحادية (CCM) برئاسة سالمين عامور رئيسس زنجبار والنائب الشاني لرئيس الجمهورية التنزانية بمقتضى الدستور، وحزب جبهة الاتحاد المدني (CUF) الذي يتزعمه سيف شريف حمادي رئيس وزراء سابق لزنجبار وهو من سكان جزيرة بمبا ويحظى منذ تأسيسه، في ١٩٩٢، بشعبية كبيرة داخل زنجبار وحتى على مستوى الدولة الاتحادية. وهو ذو توجهات دينية وإن كان رسميًا ليس حزبًا دينيًا ويضم غالبية السكان من الاصل العربي والمسلمين في تنزانيا.

على ذلك فمستقبل تنزانيا (الدولة الاتحادية) في خطر وأصبح استمرارها رها رها رغبة شعب زنجبار في المزيد من الاستقلال في ضوء تصاعد المد الوطني والمشاعر الاسلامية. ويسرى الرأي العام في زنجبار ان الأسباب التي أدّت إلى الوحدة قد زالت وفي مقدمها الحرب الباردة. كما يرى ان الغرب الذي كان نيريري قريبًا منه، قبل يحوله في ١٩٦٤، هو الذي فرض الوحدة بسبب خاوف تحوّل زنجبار إلى قاعدة للاتحاد السوفياتي في الحيط الهندي.

## مدن ومعالم

\* أروشا Arusha: مدينة تنزانية. تبعد ٨٤١ كلم عن دار السلام. تعد نحو ٩٠ الف

\* تانغا Tanga: مدينة ومرفأ تنزاني مهم، تقع شمالي دار السلام وعلى بعد ١٨٥ كلم منها. تعد نحو ٢٠٠ ألف نسمة.

\* دار السلام Dar-es-Salam: عاصمــة تنزانيا قبل ١٩٩٠ حيث أصبحت دودوما هي العاصمة. دار السلام أكبر مدينة في تنزانيا. تعد نحو ، ٣٥ ألف نسمة، ونحو ١،٥ مليون مع

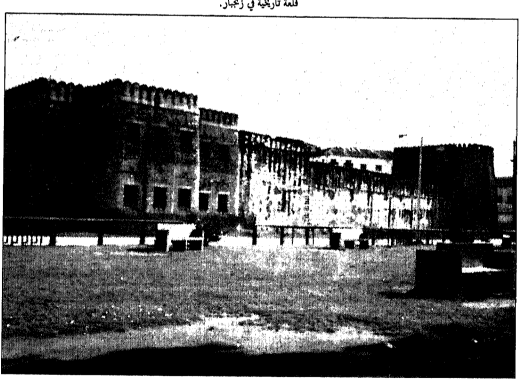
تقع على الساحل. أسسها سلطان زنجبار

في القرن التاسع عشر. ينتهي فيها خط سكة حديد يصلها ببحيرة تنجانيقا، ويتفرع منه خط يصل إلى مدينة موانزا. ميناؤها من أكثر موانىء افريقيا الشرقية نشاطًا تجاريًا.

\* زنجبار (مدينة) Zanzibar: مدينة زنجبار عاصمة جزيرة زنجبار وأهم مدينة فيها. تبعـــد ٧٧كلم عن دار السلام، وتعد نحو ١٨٠ ألف

\* موانـزا Mwanza: مدينــة في شمــالى تنزانيا، على ضفاف بحسيرة فكتوريا. يصلها حط سكة حديد بدار السلام. تعد نحو ٢٥٠ ألف نسمة. مركز منطقة غنية بالماس والفضة والذهب.

\* موشى Moshi: على بعد ٧٦٣ كلم من دار السلام، وتعد نحو ٤٥ ألف نسمة.



قلعة تاريخية في زنجبار.

## زعماء ورجال دولة

\* همادي، سيف شريف: راجع «زنجبار» أعلاه.

\* عامور، سالمين: راجع «زنجبار» أعلاه.

\* كـاواوا، رشـيدي .Kawawa,R (۱۹۲۹ - ): سیاسی ورجل دولة تنزانی. شغل منصب نائب رئيس جمهورية تنزانيا. ولم في مقاطعة سونجيا في تنجانيقا. تلقى تعليمه في مدرسة دار السلام الثانوية، فالمدرسة الثانوية الاميرية في مدينة تابورا. اشتغل في إدارة التنمية الاجتماعية في حكومة تنجانيقا، ثم أصبح رئيسًا لرابطة تنجانيقا الافريقية للخدمة المدنية. في ١٩٥٥، قدم استقالته وبدأ في تشكيل حركة عمالية، فأنشأ اتحاد العمل التنجانيقي وتولى منصب سكرتيره العام ثم منصب الرئيس، كما أصبح عضوًا في اللحنة المركزية لحزب ثانو. وفي انتخابات ١٩٥٨–١٩٥٩ أصبح عضوًا في محلس تنحانيقا التشريعي. في آب ١٩٦٠ أعيد انتخابه نائبًا للمقاطعة الجنوبية، ثم عين وزيرًا للحكم المحلم. وفي نيسان ١٩٦١، عين وزيرًا بـلا وزارة لمعاونة رئيس الوزراء جوليوس نيريري حتسى ١٩٦٢، ثم عين رئيسًا للوزراء بين كانون الثاني وكانون الاول ١٩٦٢. عين نائبًا لرئيس جمهوريـة تنجانيقا من كانون الاول ١٩٦٢ إلى ١٩٦٤، ثـم نائبًا لرئيس جمهورية تنزانيا المتحدة (كرئيس لأقليم تنجانيقا)، وشغل في الوقت نفسه منصب رئيس وزراء تنزانيا.

وبعد انتخابات ۱۹۷۵، أصبح النائب الاول لرئيس الجمهورية نيريري، محتفظًا برئاسة الوزراء. أبعد عن هذا المنصب في ۱۹۷۷، وكلف بعدة مناصب وزارية منها وزارة الدفاع (۱۹۷۷- ۱۹۸۷) ووزير دولة.

### \* كرومي، الشيخ عبيد أماني ,Karume

تنزاني وأول رئيس لزنجبار (١٩٦٤). سياسي ورجل دولة تنزاني وأول رئيس لزنجبار (١٩٦٤). كان قبل اختياره لهذا المنصب أحد التحسار النافذين في البلاد. ولد في قرية تبعد ٧كلم من مدينة زنجبار، وتوفي والده ولما يبلغ من العمر ثماني سنوات، فلم ينه تعليمه، وترك المدرسة في السنة الثانوية الاولى وعمل بحارًا طوال ١٧ عامًا، وزار عبر تجواله بلدانا عديدة في العالم وبشكل حاص في قارتي اوروبا وآسيا، وقد كان حماسه للرياضة وممارسته لكرة وآسيا، وقد كان حماسه للرياضة وممارسته لكرة موهبته ومقدرته على التنظيم. وقد تمثل ذلك لأول مرة عبر قيادته لحركة عمالية صغيرة تطمع لتحقيق معض مطالب عمال المرافىء والبحّارة.

دخل كرومي بحال العمل السياسي في ١٩٥٤، ثم ما لبث ان أصبح بعد فترة وحيزة وجيزة رئيسًا للجمعية الافريقية الزنجبارية وهي إحدى المنظمات الوطنية القليلة التي ظهرت فحأة وأخذت تطالب باستقلال زنجبار عن الاستعمار البريطاني، ثم اتحدت تلك الجمعية في ١٩٥٧ مع الجمعية الشيرازي (ASP) والذي أصبح كرومي رئيسًا له. وحصل الحرب على الأغلبية في الانتخابات وحصل الحرب على الأغلبية في الانتخابات الحرب الشيرازي الافريقي ما لبث ان خسر الحرب الشيرازي الافريقي ما لبث ان خسر زعيمًا للمعارضة في الجلس الوطني وطعن في نزاهة زعيمًا للمعارضة في الجلس الوطني وطعن في نزاهة حصوله على غالبية الاصوات.

وتحالف الحزب الوطني الزنجباري وحزب الشعب الزنجباري والبمبي ضده وشكلا حكومة ائتلافية حصلت في ظلها زنجبار على استقلالها في ١٠ كانون الاول ١٩٦٣، وتسرأس هذه الحكومة السلطان جمشيد بن عبدا لله. وبسبب سيطرة الزنجباريين ذوي الاصول العربية على معظم

الحقائب الوزارية فقد نظر الافارقة إليها بشيء من الريبة والعداء فقامت حركمة معارضة عميقة وشديدة قادها الزعماء ذوو الاصول الافريقية وعلى رأسهم كرومي؛ وهكذا فقد قام انصار الحزب الشيرازي الافريقي في ١٢ كانون الثاني ١٩٦٤ بانقلاب دموي اطاحوا فيه حكومة السلطان جمشيد وشكلوا بحلسًا ثوريًا برئاسة كرومي واعلنوا زنجبار جمهورية شعبية. وتحت إلحاح الجمهوريين أصبح كروميي أول رئيس للبلاد؛ وبعد ثلاثة أشهر قــاد كرومــي زنجبــار نحــو الاتحاد مع تنجانيقا لكي يؤلفا معًا جمهورية تنزانيا المتحدة تحت قيادة الرئيس جوليوس كامباراج نيريري في ٢٦ نيسان ١٩٦٤. وأصبح كرومي، في ظل الاتحاد، النائب الاول لرئيس جمهوريـة تنزانيــا المتحدة، في حين كانت حكومته في إقليم زنجبار على درجة كبيرة من الاستقلالية. وبقى كرومي في منصبه حتى ٧ نيسان ١٩٧٢ حين قسام أحد القناصة باغتياله، وقد حلفه في منصبه عبود حومبي الذي تابع السياسة نفسها.

\* كيمالندو، جوزف J. كيمالندو،

(١٩٨٠): سياسي تنزاني من الرعيل الاول وأحد قادة النضال الوطني من احل الاستقلال. ولد في عائلة من قبيلة الكيبوشو في منطقة كيليمندجارو في الوقت الذي كانت ترزح فيه تنجانيقا تحت الاستعمار الالماني، وبعد فترة أمضاها في نيروبي في كينيا، التحق في ١٩٢٢، مصلحة السكة الحديدية في تنجانيقا ومكث فيها ٥١ سنة. وفي هذه الاثناء راح يبدي اهتمامًا بالسياسة مثله مثل العديد من مواطنيه العاملين في الادارات الرسمية. ومرد هذا الاهتمام الاحراءات الاستعمارية الهادفة إلى تدعيم الهيمنة الاوروبية على تنجانيقا المي بعد الحرب العالمية الاولى.

وبنتيجة الوعى الذي أحذ ينتشر في اوساط

المتعلمين من حراء الاهانات والتمييز العنصري، شكل الموظفون المدنيون الافارقة في دار السلام حزب «التجمع الافريقي» في ١٩٢٩. وكان ذلك أول تنظيم سياسي افريقي في هذا البلد وقد تحول في ما بعد إلى «تجمع تنجانيقا الافريقي». طالب التجمع في بادىء الامر بالزامية التعليم وبتوظيف معلمين سود من اميركا وجنوبي افريقيا، كما نادى بالمشاركة الافريقية في إدارة البلد وبوضع حد للسيطرة السياسية والاقتصادية للمستوطنين وجه مشروع توحيد ثلاث مناطق شرق افريقية وجه مشروع توحيد ثلاث مناطق شرق افريقية هي كينيا وتنجانيقا وأوغندا.

في ١٩٥٣، شارك في وفد «تجمع تنجانيقا الافريقي» الذي اجتمع بقيادة رئيسه الجديد حوليوس نيريري، باللجنة الملكية البريطانية المكلفة ببحث قضية الماو ماو في كينيا الجاورة. وفي كرس تحول التجمع من تنظيم اجتماعي إلى حركة سياسية حملت إسم «تنجانيقا الوطني الافريقي». وقد خطب نيريري في المؤتمرين معلنا مطالبت بالاستقلال. وفي نهاية العام، اختير كيمالندو مع كيريلو حافيت ليحملا إلى وفد الامم المتحدة مذكرة بمطالب حزبه الاستقلالية.

غير ان مواقف كيمالندو المعتدلة لم تعد تتلاءم مع الطرح الجذري الذي حملته القيادة الجديدة. ونحم عن ذلك إبتعاده عن مركز القرار

السياسي، وقد اعتزل العمل السياسي وأقمام قرب مدينة موشى حتى وفاته في ١٩٨٠.

:(\90A-\A9\) Makongoro, Chief M. زعيم تنزاني من الرعيل الاول ومناضل بارز ضد الاستعمار. كان زعيم مقاطعة إيكوزو في منطقة زاناكى، مسقط رأس جوليوس نيريري. ميزتــه انـه حرج عن دوره كزعيم تقليدي حارقًا بذلك القوانين البريطانيسة الستى كانت تمنع الزعماء والموظفين الافارقة في الادارة العامة من ممارســـة أي نشاط سياسي معاد. فهو لم يؤيد حزب «اتحاد تنحانيقا الوطني الافريقسي» وحسب، بـل انتسب إليه. وكان له نشاط ملحوظ خاصة في فـترة إقامـة رئيس الاتحاد نيريري في منطقة زاناكي، إثر إحباره على الاستقالة من وظيفته في أحد معاهد العاصمة. اعتقل ماكونغورو في ١٩٥٧ بسبب

معارضته احتماعا للزعماء نظمته السلطة البريطانية للتصديق على سياستها. وقدم إلى المحاكمة فكان نصيبه السحن ستة أشهر. وما إن انتهت هذه الفترة حتى نزعت عنه الزعامة ونفى من منطقته. لكنه استطاع العودة إليها بعد استثنافه الحكم امام المحكمة العليا. وكانت قصيته محور الدعوة التي رفعت ضد نیریری فی ۱۹۵۸ بعد ان نشر مقالاً

في جريدة حزبه ينتقد فيها الاجراءات التي استهدفت الزعماء المعارضين. فكان ماكونغورو شاهد الدفاع الأساسي مما أثار عليه محددًا نقمة السلطة. فأبعد مرة ثانية من داره وأقصى إلى جنوبي تنجانيقا حيث ما لبث ان توفي.

\* مسویا، کلیوبا دیفید . Mesuya, C.D (١٩٣١-): سياسي تنزاني. ولد في أوسانغي بار. عهد إليه حوليوس نيريري بتشكيل الحكومة في تشرين الثاني ١٩٨٠. وكان قد شغل قبل ذلك عدة مناصب إدارية ووزارية، منها منصب وزير الصناعة في حكومة سلفه إدوارد سـوكوتين، فبرز في هذا المنصب كتقني فعال.

\* نـــيريري، جوليـــوس .Nyerere,J (١٩٢٢ - ): سياسي ورجل دولة تنزاني. ولد في بوتياما. رئيس وزراء تنجانيقا فور نيلها الاستقلال في ١٩٦١؛ وبعد عام، انتخب رئيسًا للجمهوريـة. في ١٩٦٤، أصبح رئيس جمهوريــة تنزانيــا المتحــدة (تنجانيقًا وزنجبار)، وأعيد انتخابه في ١٩٧٢. كمان احمد الرؤساء والزعماء الافريقيين الأكسثر حماسة لإنشاء منظمة الوحدة الافريقية رراجع «النبذة التاريخية»، وبعدها «زنجبار»، والزعماء المذكورين في هذا الباب «زعماء ورجال دولــة»).

# توركس وكيكوس

#### لمحة عامة

الاسم: «توركـس» Turks، نبـات زهـره شبيه بطربوش تركي. «كيكـوس» Caicos، لفظـة إسبانية تعني الجزيرة الصغيرة.

الموقع: ارخبيل من ٣٠ حزيرة صغيرة، منها ثماني فقط مأهولة، واقع في القارة الاميركية، حنوب شسرقي حزر البهاماس، على مسافة ١٥٠ كلم شمالي جمهورية الدومينيكان.

المساحة: ٤٣٠ كلم م.. إجمالي طول شواطيء هذا الارخبيل ٣٥ كلم.

العاصمة: كوكبورن تاون الواقعة في أكسبر هذه الجزر، وتعد نحو ٤ آلاف نسمة.

اللغات: الانكليزية، وهناك نحو ٥٪ من السكان يتكلمون الفرنسية الممزوجة بلغة السكان الحليين (كما الوضع في هايتي).

السكان: نحو ١٤ ألف نسمة، ونحو ٩٠٪ منهم يتحدرون من أصول افريقية. أنغليكان معمدانيون وكاثوليك.

نبدة تاريخية: في ١٥١١، اكتشف هده الجزر البحار حوان بونس دو ليون. في ١٦٧٠، تخلت إسبانيا عنها لبريطانيا. في ١٨٣٨، فرضت بريطانيا على هذه الجزر القانون الذي يمنع تجارة العبيد. بين ١٨٧٤ و ١٩٦٥، ألحقت بجامايكا. بين ١٩٦٥ و ١٩٧٣، أحقت بجامايكا. الكبرى. في ١٩٧٣، أصبحت مستعمرة بريطانية متمتعة بوضع خاص. في ٢ آذار ١٩٨٥، أوقف رئيس حكومتها نورمان ساندرز، ووزير التحارة في ميامي (الولايات المتحدة) بتهمة في المخدرات.

الحكم: مستعمرة بريطانية. الدستور المعمول به صادر في آذار ١٩٨٨. المجلس التشريعي من ١٣ عضوًا منتخبًا (لمدة أربعة أعوام) أو معينًا، والمجلس التنفيذي (الحكومة) من ٨ أعضاء. الحاكم الحالي: مايكل برادلي.

الاقتصاد: متوسط الدخل السنوي للفرد الواحد (۱۹۹۰-۱۹۹۰) نحر و ۴۳۰ دولار. يعتمد على صيد السمك والسياحة. نحو ٥٥ ألف سائح في العام ۱۹۹۱.



# توغو

### بطاقة تعريف

الموقع: على الساحل الغربي من افريقيا. تحيط بها غانا، بوركينا فاسو، بينن وحليج غانا (المحيط الأطلسي). أبعد نقطتين طوليًا ، ٢٠ كلم، وعرضها يستزاوح بين ٥٠ وطول حدودها البرية ، ١٧٠ كلم، وطول شاطعها ، ٥ كلم (يتزاجع الشاطىء بمعدل غو ، ١٥ م كل ست سنوات بفعل التآكل والتفتت).

المساحة: ٥٦ ألف كلم م..

العاصمة: لومي. أهم المدن: سوكودي، كارا، كباليمي، أتاكبامي، تسيفيه، باسّار، داباوُنخ، أنيهو، فوغان.

اللغات: الفرنسية (رسمية)؛ ولغات محلية وطنية، أهمها لغة مجموعة قبائل إويه ewé، ولغة قبائل كابيه Kabié.

السكان: كان عددهم ٤٤، امليون في العام ١٩٥٨، فأصبح ٢٠٥٢ مليون في العام ١٩٨٠، ثـم ٥،٣ مليسون في العسام ١٩٩٠، وتشسير التقديرات إلى انهم سيبلغون نحو ٤،٧٥ مليون في العام ٢٠٠٠.

هناك نحو ٤٠ إتنية (قبيلة) يتشكل منها التوغوليون حاليًا. أهمها قبائل إويه التي تسكن في المناطق الجنوبية من البلاد، وتشكل نحو ٢١٪ من مجموع السكان؛ وقبائل كابيه في الشمال وتشكل نحو ١٤٪ من مجموع السكان؛ ثم قبائل أواتشي (٢١٪)، ولوسو (٥٨،٥٪)، ومينا أواتشي (٢٠٪)، وكوتوكولي (٥٪)، وموبال

نحو . ٥٪ من إجمالي السكان يعتنقون الاديان

الاحيائيــة المحليـــة، و٢٦٪ كـــاثوليك، و١٥٪ مسلمون، و٩٪ بروتستانت.

الحكم: نظام جمهوري. الدستور المعمول به هو دستور ۲۷ ايلول ۱۹۹۲. رئيس الجمهورية ينتخب بالاقتراع الشامل والمباشر ولولاية سبعة اعوام. وهناك «الجلس الأعلى للجمهورية» ويتكون من ۳۹ عضوًا. البلاد مقسمة إلى ٥ مناطق إدارية، وإلى ۲۱ دائرة.

أهم الاحزاب: «تجمع الشعب التوغولي» الـذي أسسه الجنرال إياديمـا في ١٩٦٩؛ و«اتحـاد قـوى التغيير»، وهو ائتلاف من ١٠٠ احزاب.

الاقتصاد: الاعتماد الأساسي على الزراعة التي

يعمل فيها نحو ٧٠٪ من اليد العاملة. أهم المنتوجات الزراعية: الكاسافا، الذرة والبطاطا والأرز (الرز) فضلاً عن تربية الماشية. المزروعات التي تؤمن دخلاً قوميًا هي البن، الكاكاو، الجوز وبدور النخيل. بدأت الصناعات تعرف، منذ نحو عقدين، بعض النمو، وأهمها تصنيع المنتوجات الزراعية؛ وهناك مصنع للاسمنت، ومصفاة لتكرير النفط. اكتشف الفوسفات في التوغو في ١٩٥٢، ويعتبر من احود انواع الفوسفات في العالم، ومتوسط انتاجه السنوي (في السنوات الأحيرة) ٢،٢ مليون طن. وهناك مناجم الحديد والرخام،

## نبذة تاريخية

هجرة نواتجا: ليس هناك من معلومات تاريخية موثوقة حول الممالك التي تعاقبت على البلاد المعروفة اليوم باسم توغو، وذلك حتى كانت هجرة نواتجا في القرن الثامن عشر، تلك الهجرة التي يقف عندها التوغوليون ويعتبرونها بداية تاريخهم الفعلي. وتمت تلك الهجرة عندما نزح عدد كبير من قبائل إويه من هضاب داهومي (التي أصبح إسمها بينن) الشمالية، وجاعوا ليقيموا في منطقة نواتجا الواقعة في المناطق الجنوبية من التوغو.

بداية التاريخ الحديث مع معاهدة المعاهدة الموقعة بين ممثل امبراطور المانيا وأحد الزعماء التوغوليين في ٥ تموز وأحد الزعماء التوغوليين في ٥ تموز المانية. وقبل السنة المذكورة، كان عدد من المبشرين الالمان قد انطلقوا من شواطيء المبشرين الالمان قد انطلقوا من شواطيء التوغو ووصلوا إلى شماليها. وتكرست التوغو كمستعمرة المانية، رسميًا، على أثر التوغو كمستعمرة المانية، رسميًا، على أثر في ١٨٩٧ و ١٨٩٩ والاتفاقات المعقودة في ١٨٩٧ وقد عينت هذه الاتفاقات حدود التوغو المعروفة حاليًا. واستثمر الالمان في التوغو رؤوس اموال كبيرة، وشقوا الطرق،



نصب الاستقلال في العاصمة لومي.

وبنوا بعض المؤسسات الحديثة في مدينة لومي (العاصمة).

احتل الجيش الفرنسي والانكليزي عاصمة التوغوفي بدايسة الحرب العالمية الاولى. وعندما انتهت الحرب، قسمت توغو إلى قسمين: القسم الغربي الذي وضع تحت الانتداب البريطاني، والقسم الشرقي تحت الانتداب الفرنسي (التوغو الفرنسي، و قلف كلم م.؛ التوغو البريطاني، أو توغولاند ٣٠ ألف كلم م.).

بعد الحرب العالمية الثانية، الاستقلال: في ١٩٤٦، وضعت التوغو، بقسميها، الفرنسي والبريطاني، تحت وصاية الامم المتحدة؛ لكن كل من فرنسا وبريطانيا

استمرت تدير الشطر التابع لها. وفي شعبي بإشراف الامم المتحدة، انضمت شعبي بإشراف الامم المتحدة، انضمت بنتيجته التوغو البريطانية (القسم الغربي) إلى غانا التي حصلت على استقلالها في العام نفسه؛ في حين أصبحت التوغو الفرنسية القسم الشرقي) جمهورية تحت الوصاية الفرنسية؛ ثم نالت استقلالها التام بالاتفاق مع فرنسا والامم المتحدة، في نيسان مع فرنسا والامم المتحدة، في نيسان سيلفانوس أولمبيو أول رئيس لها (هذه التقسيمات والاجراءات جعلت من قبائل إويه منقسمة بين التوغو وغانا).

. كرونولوجيا أهمه الاحمداث

(۱۹۹۲-۱۹۹۳): اغتيل أولمبيو في الحكم، ۱۹۹۳ بسبب نزعته الدكتاتورية في الحكم، وعاشت البلاد حالة من عدم الاستقرار السياسي إلى ان كان انقلاب ۱۳ كانون الشاني ۱۹۹۷ العسكري الذي قاده الكولونيل إتيان إياديما.

عين إياديما نفسه رئيسًا للجمهورية، وعلق الدستور، ووعد باعادة السلطة إلى المدنيين. ولم يحقق هذا الوعد إلا في كانون الثاني ١٩٧٧ عندما أخرج جميع العسكريين من الحكومة. وقد اتسمت سياسته الخارجية، في هذه الفرق، بدعوته لاقامة تحمع واسع للدول الافريقية على أساس المصلحة المتبادلة لتحل محل التجمعات التي أوجدها الاستعمار الفرنسي أو البريطاني، وقام بدور اساسي في إنشاء «الاتحاد الاقتصادي لدول افريقيا الغربية».

في ٢٣ آذار ١٩٧٦، وقعت التوغو مع فرنسا اتفاقًا للتعاون التقني بين البلدين. وفي ١٨ آب ١٩٧٧، تأسست «حركة الطلاب الوطنية» (مونيستو) لتقدم كل دعمها للرئيس إياديما. وبعد أقل من شهر افرج عن ١٢ معتقلاً سياسيًا، ثم أعلن عن إحباط مؤامرة.

في شباط ١٩٧٩، سحبت الجنسية من جميع افراد عائلة الرئيس السابق أو لمبيو مع الاعلان عن فشل المؤامرات على الحكم والدولة. وفي ٣٠ كسانون الاول ١٩٧٩، صدر دستور حديد بعد ان حرى استفتاء عليه (مليون ونحو ٣٠٠ ألف صوت مؤيد، و٣٦ صوتاً معارضًا فقط)، كما حرت انتخابات تشريعية فاز حزب «تجمع الشعب

التوغولي» بنحو ٩٦٪ من الاصوات فيها. في ٢٣ ايلــول ١٩٨٢، اغلقـــت الحدود بين التوغو وغانا بسبب تهريب البن والكاكاو.

في ١٣ كانون الشاني ١٩٨٣، زار الرئيس الفرنسي، فرنسوا ميتران، التوغو في بداية جولة افريقية شملت، إلى توغو، بينن والخابون. وتركزت محادثاته مع الرئيس إياديما على الصعوبات التي كان يعانيها الاقتصاد التوغولي وإمكان مساهمة فرنسا في مساعدته. وكان سبق للسلطات التوغولية ان أقرت سياسة تقشف بعدما تأكد فشل خطة التصنيع التي بدأت في بلغت (٦ آذار ١٩٨٣) نحو ٩٠٠ مليون بلغت (٢ آذار ١٩٨٣) نحو ٩٠٠ مليون

في تشرين الثاني ١٩٨٤، شهدت العاصمة لومي تظاهرة دولية كبرى، إذ حرى فيها توقيع إتفاق دولي ضمّ ٦٤ دولة من افريقيا ومناطق البحر الكاريبي والحيط الهادي ومجموعة السوق الاوروبية المشتركة. ويقضي الاتفاق بان تقدم السوق الاوروبية المشتركة مبلغ ٣٠٦ مليار دولار إلى مجموعة الدول النامية؛ كما دانت مجموعة الد٤٦» ظاهرة التمييز العنصري في حنوب افريقيا (راجع «اتفاقية لومي» بعد هذه النبذة التاريخية).

في ٢٤ آذار ١٩٨٥، حـــرت انتخابات تشريعية. وفي ٢٤ ايلول ١٩٨٦، عرفت لومي حوادث تخريبية ذهبت بحياة عشرات الاشخاص.

في ١٩٩٠، بدأت الاحسداث

والاضطرابات التي هدفت، في خطوطها العريضة، إلى الحد من دكتاتورية الجنرال إياديما: انتخابات تشريعية ومظاهرات دموية في لومي، ومسلسل من الاضطرابات وحوادث الشغب. فأجبر إياديما، في نيسان ١٩٩١، على القبول بمبدأ تعدد الاحزاب، وعقد بین ۸ تموز و ۲۸ آب ۱۹۹۱، مؤتمــر وطنی، عین أثناءه حـوزف كوكـو كوفيغـو (مولود ١٩٤٨) رئيسًا للوزراء، فعمل على الحد من هيمنة حزب «تجمع الشعب التوغولي»، وجرى انتخاب الجلس الأعلى للجمهورية على أساس ان يكون هيئة تشريعية انتقالية، وصدر قانون أساسي يجعل من نظام الحكم نظامًا نصف رئاسي. وفي تشرين الاول (١٩٩١)، عادت وهبت موجة من الاضطرابات الاتنية اسقطت عددًا من القتلي، وحرت محاولة انقلابية دحلت بعدها (كانون الاول) قوات فرنسية (٣٠٠) رجل) إلى بينن. وبقي إياديما الرحــل القـوي في البلاد.

أهم احداث العام ١٩٩٢: استفتاء على الدستور، انتخابات محلية، اعتداء على الزعيم المعارض جيلكريست أولمبيو، انتخابات تشريعية، اغتيال تافيو أموران رئيس الحزب الاشتراكي الافريقي، إضراب عام في العاصمة لومي (٣١ تموز)، اقرار الدستور الجديد بعد استفتاء عليه الدستور الجديد بعد استفتاء عليه العسكريين «المجلس الأعلى للجمهورية» العسكريين «المجلس الأعلى للجمهورية» وإفراجهم عنه (في ٣٣ تشرين الاول وإفراجهم عنه (في ٣٣ تشرين الاول من ١٩٩٢) مقابل ١٣٠ مليون فرنك، أكثر من ١٩٩٢)

لومي (۲۳ تشرين الثاني ۱۹۹۲).

في ۱۹۹۳، تضاعدت و تائر الاضطرابات: في كانون الثاني، مظاهرة دموية (أكثر من ١٠٠ قتيل)؛ وفي آذار، لجأ أكثر من ١٣٠ ألف توغولي إلى بينن، و ١٠٠٠ ألف إلى غانـا. وفي ٢٥ آذار، نجـا الرئيس التوغولي، إياديما، من محاولة لإطاحة نظامه قادتها القوات الديمقراطية المعارضة، المدعومة من نظام الحكم في غانا، والتي تطالب باعتماد نظام ديمقراطي متعدد الاحزاب، بينما تعارض القوات المسلحة التي تحكم البلاد، بقيادة إياديما، مثل هذا النظام لأنه يسمح لقبائل تشكل اقلية بالمشاركة في الحكم. وينتمي معظم ضباط الجيش إلى قبيلة كابيه التي تسيطر على شمالي البلاد (لمزيد من التفصيل والربط، راجع العنوانين الفرعيين التاليين: أول انتخابات رئاسية حرة واستمرار الازمة).

### أول انتخابات رئاسية حسرة: في

اواسط آب ١٩٩٣، افتتحت معركة الرئاسة بين أربعة مرشحين أبرزهم الرئيس إياديما الذي استولى على السلطة بانقلاب عسكري في ١٩٦٧. وهو آخر الجنرالات الحاكمين في افريقيا السوداء بعد تساقط الآخرين إثر عاصفة الديمقراطية التي هبت على افريقيا في مطلع التسعينات. ويعود على الجيما في حكم توغو إلى سيطرته المحكمة على الجيش الذي تغلب على تشكيلته الاتنية قبيلة كابيه التي ينتمي إليها إياديما.

وكانت السلطة سمحت، في ١٩٩١،

لقوى المعارضة بتشكيل احزابها السياسية التي انضوى عشرة منها تحت لواء «قوى المعارضة الديمقراطية» وسيطرت على «المؤتمر الوطين» الذي تشكل من كل القوى السياسية والنقابية لرسم سياسة حديدة لدولة توغو الديمقراطية. ووافسق إياديما حينها على تعيين أحد قادة المعارضة كوفيغو رئيسًا للوزراء، واحتفظ لحزبه بوزارتي الدفاع والداخلية. وهنا بدأت مرحلة الحكم برأسين. وحماول رئيس الوزراء أكثر من مرة تقويض صلاحيات رئيس الجمهورية فكان يواجه بالجيش اللذي وقيف في وجهه. فعندما أقال كوفيغو وزيري الدفاع والداخلية في ١٩٩٢، طوقت وحدات من الجيش مكتبه واعتقلته ساعات عدة. وعندما وضع نظامًا انتخابيًا حديدًا لم يرق لإياديما، أحرق الجيش كل اللوائح الانتخابية وحاول اغتياله. فأحذ كوفيغو يتخذ مواقسف أكسثر ليونسة مسع الرئيس. لكن ذلك أحدث شرخًا في قوى المعارضة الديمقراطية اليق دعا الراديكاليون فيها (بقيادة ليوبولد حنينفي وأدم كودحو) إلى عصيان مدنى بهدف ترحيل إياديما و کو فیغو .

وبعد اسابيع من الشمل العمام في لومي، قامت المانيا وفرنسا بمبادرة للوفاق عقد أثرها العديد من الاجتماعات بين الحكم والمعارضة في فرنسا انتهت جميعها بالفشل نتيجة رفض الجيش الانسحاب من الشوارع إلى ثكنه. وخيمت على البلاد الحواء حرب أهلية دفعت بالآلاف إلى ترك البلاد إلى ساحل العاج وبوركينا فاسو التي

دعا رئيسها كومباوري بليز ممثلين لإياديما وقوى المعارضة إلى سلسلة اجتماعات في بلاده تمّ التوصل إثرها إلى توافق على إجراء انتخابات رئاسية في ٢٥ آب ١٩٩٣ بإشراف لجنة دولية من الولايات المتحدة وفرنسا والمانيا وبوركينا فاسو بعد انسحاب الجيش إلى ثكنه ووصول قوة فرنسية من أبيدجان لتشرف على سير الحملات الانتخابية التي بدأت قبل اسبوعين (أي في الرئاسية.

وقبيل هذه الانتخابات، أعلن رئيس الوزراء كوفيغو تأييده للرئيس إياديما مبررًا ذلك بنيته «الحفاظ على وحدة توغو وسلامتها». وكان مجلس شورى الدولة رفض ترشيح أولمبيو حيلكريست، الوزير السابق، الذي يعيش منفيًا في أكرا، عاصمة غانا. وبقي في مواجهة إياديما مرشحان مستقلان هما إيفي اداني وجاك أموزو.

نال إياديما في الانتخابات ٩٢٪ من اصوات الناخبين. لكن نسبة الاقبال لم تتجاوز ٣٦٪. وقد تخللت الانتخابات اضطرابات أدت إلى مقتل عدد من المواطنين واعتقال عدد آخر.

استمرار الأزمة: في اوائل كانون الشاني ١٩٩٤، عادت توغو وشهدت احداثًا دامية (نحو ٢٠ قتيلاً) اثر الهجوم الذي شنه انصار الزعيم المعارض المنفي في غانا حيلكريست أولمبيو على المقر الرئاسي وعلى حرس الحدود التوغوليين.

وفي إطار هذه الاحداث، توجهت

الانظار من حديد إلى باريس التي ترتبط بمعاهدات عسكرية مع لومي، تتولى القوات الفرنسية بموجبها حماية توغو من أي اعتداء خارجي، إضافة إلى وجود معاهدة سرية بين البلدين تسمح لباريس بالتدخل لفرض الأمن في حال حدوث شغب يهدف إلى زعزعة النظام رفي هذا السياق، تدخلت وحدات المظليين الفرنسيين في ايلول ١٩٨٦ واحبطت انقلابًا عسكريًا ضد الجنرال إياديما). ويتمتع الرئيس التوغولي، إياديما، بعلاقات حيدة مع الاحزاب اليمينية الفرنسية، خاصة مع الحزب الديغولي اللذي يرأسه الرئيس الفرنسي جاك شيراك. وفي المقابل، تمتع زعيم المعارضة التوغولية، أو لمبيو روهو ابن الرئيس السابق سيلفانوس أولمبيو الذي اطاحه إياديما في ١٩٦٣) بدعم رئيس غانا جيري رولنغ.

حسر حزب «التجمع الشعبي التوغولي»، الذي يتزعمه رئيس الدولة إياديما، الانتخابات التشريعية التعددية الأولى من نوعها في البلاد، في ٢٠ شباط ١٩٩٤. وعاشت توغو، بعد هذه الانتخابات، في فراغ سياسي سعى الجنرال إياديما إلى توظيفه في إثارة التناقضات بين صفوف احزاب المعارضة التي حاول كل منها الدحول في تحالفات تؤهله المشاركة في الحكم.

وفي ۲۲ نيسان ۱۹۹٤، طلب إياديما

من زعيم «الاتحاد التوغولي من احل الديمقراطية»، أدم كودجو، تشكيل الحكومة الجديدة. ومعروف عن كودجو قدرات الادارية والسياسية التي لا ينكرها أحد في لومي وفي معظم العواصم الافريقية، وقد شغل منصب الأمين العام لمنظمة الوحدة الافريقية.

لكن، ليس بسبب هذه القدرات عينه إياديما رئيسًا للوزراء، بل ليخرق به صفوف المعارضة، من زاوية انه رئيس أصغر احزاب المعارضة ولا يملك في البرلمان أكثر من ستة احزاب المعارضة كلها كانت، قبل شهر واحد، ابرمت اتفاقًا أعلنت بموجبه التزامها ان قائد الحزب الذي ينال أكبر قسط من المقاعد البرلمانية سيحظى بتأييدها لرئاسة الحكومة. لذلك كان من المفترض ان يتولى هذه الرئاسة ياو أغويو، زعيم «لجنة العمل من احل التجديد» الذي حصل على ٣٦ من احل التجديد» الذي حصل على ٣٦ من احل اصل ٨١.

وبعد قبول كودجو رئاسة الحكومة، أعلنت احزاب المعارضة عدم رغبتها في المشاركة في الحكومة وغدت تتحدث عن «خيانة كودجو ميثاق المعارضة». وبسرر كودجو الاسباب التي املت عليه قبول المهمة بتدهور الاوضاع في البلد، وتضاعف عزلة توغو على المسرح الدولي.

# اتفاقية لومي

تعويف: إتفاقية إقتصادية دولية وقعت في لومي في ٢٨ شباط ١٩٧٥ لمدة خمس سنوات قابلة للتحديد بين مجموعة السوق الاوروبية المشتركة و٢٤ دولة منها ٣٧ دولة افريقية و٢ دول في المبحر الكاريي و٣ في المحيط الهادي (جزر ساموا الغربية، وجزر فيحي وجزر تونغا)، ويطلق على هذه الدول الموقعة إسم: (A.C.P)des Caraibes et du Pacifique).

سبقت إتفاقية لومي خطوات تمهيدية، أبرزها الوصول إلى صيغ اتفقت عليها فرنسا وبريطانيا بعد خلاف في وجهات نظرهما حول أسس تعامل المجموعة الاوروبية مع الدول الافريقية والآسيوية.

أوجدت اتفاقية لومي، إلى حد ما، اسلوبًا حديدًا في التعامل الاقتصادي بين المدول الصناعية وغير الصناعية يأخذ بعين الاعتبار عدة نقاط أساسية: مثل: مبدأ عدم المعاملة بالمثل في ما يتعلسق بتحفيض أو إزالة الرسوم الجمركية، ومبدأ التخلسي عن «بند الدولة الأكثر رعاية» والعمل على إزالة العقبات والشروط الجحفة الحائلة دون إمكانية نقل التكنولوجيا والتأكيد على ضرورة نقلها ضمن أفضل الشروط للدول النامية. كما ارست اتفاقية لومي قواعمد جديدة في ميدان التعاون التجاري والمالي والتقمي والصناعي وفي المساهمة في تنظيم هذا التعماون وتوجيهه. كل ذلك في إطار مبدأ حوهري مفاده ان تشجيع الدول النامية على زيادة إنتاجها المخصص للتصدير لكسي تحصل علسي الوسائل المالية الضرورية لنموها هسو أفضل بكثير من تقديم المساعدات المالية، وهو ما يعبر عنه بعبارة: Traide not Aid.

واعتبرت إتفاقية لومي (في حينه، وعلى مدى سنوات لاحقة)، رغم نواقصها ورغم انها لا

ترقى إلى المستوى المطلوب لاعادة التوازن في العلاقات بين الدول الصناعية والدول النامية، انها قفزة نوعية بالنسبة للاتفاقيات والمعاهدات التي سبقتها. وقد حددت عدة مرات، وهمي ما تزال قائمة.

مناقشة: إتفاقية لومي بعد عقديسن (١٩٧٥-١٩٩٥): «إتفاقية لومي محكوم عليها بالزوال. لن تعيش، بشكلها الحالي، أقله حتى العام ١٠٠٠». هذه العبارة التي قالها (في تشرين الشاني ١٩٩٤) البريطاني بيتر بولي، المسؤول عن سياسة التنمية في المجموعة الاوروبية، أثارت فضيحة في الاوساط الاوروبية والافريقية الكاريبية الباسيفيكية (لوموند ديبلوماتيك، عدد نيسان ١٩٩٥)، ص ١٩٥٠.

قد يكون استعمال كلمة «فضيحة»، هنا، مقصودًا للاشارة إلى ان اتفاقية لومي تم توقيعها في الاساس في أجواء ظروف ضغطت على الاوروبيين ودفعتهم إليها دفعًا عن غير قناعة. وعند زوال هذه الظروف أحذوا يتملصون من الاتفاقية بحجيج وذرائع وممارسات تشير إلى نهاية قريبة وأكيدة لها.

بعد التوقيع على الاتفاقية في ١٩٧٥ محددت عدة مرات، آخرها في ١٩٩٥ في جزيرة موريشس حيث بلغ عدد الاعضاء ٧٠ دولة وعلى مدار خمس سنوات مقبلة. ورقم المساعدات الذي دار الحديث حوله هو ١٢ بليون دولار سوف ينفقها الاتحاد الاوروبي لمساعدة دول لومسي الاعضاء، يما يعني حصول كل دولة على ٣٤ مليون دولار تقريبًا كمعدل عام وافتراضي، وهو ما يشير إلى هزال المساعدة إذا نظر إليها كعامل تنموي أساسي.

وضعت اتفاقية لومي (١٩٧٥)، وحددت عدة مرات في السابق من دون أية اعتراضات، إذ كان صراع النفوذ (الحرب الباردة) على أشده. غير ان التحديد الأحير هذا شهد مفاوضات شاقة

وطويلة بسين ممثلي العالم الثالث في الاتفاقية ونظرائهم في الاتحاد الاوروبي، وبين اعضاء الاتحاد الاوروبي أنفسهم. ودار حلال الـ ١ شهرًا التي سبقت التوقيع في جزيرة موريشــس جــدل ســاخنّ حول جدوى الاتفاقية برمتها، وبلغت المطالبات الاوروبية حد طلب إلغائها بذريعة انه لم تعمد ملائمة للمستجدات العالمية، واخضعت مفاهيم التنمية في العالم الثالث لمعايير صارمة ودقيقة كانت غائبة إبان وجود الاتحاد السوفياتي وتنامي نفوذه في العالم الشالث. وأصبحــت الــدول الاوروبيــة الرئيسية التي صاغت الاتفاقية في نشاتها (١٩٧٥)، بريطانيا وفرنسا وبلحيكا، همي الآن الأكثر تنصلاً من التزامات الاتفاقية. وقد عرقل الموقف البريطاني على وجه الخصوص التحديد الأحير بسبب إصرار بريطانيا على خفض مساهمتها في الموازنة العامة للاتفاقية بنسبة ٣٠٪. وقد تذرع هـذا الموقـف بعـدة حجـج: الاولى هـي رغبة بريطانيا في استبدال الآلية التي تتم بها مساعدة دول العالم الثالث عبر اتفاقية لومي إلى إنشاء علاقات مساعدة ثنائية، وهو أمر يتيح بالطبع للسياسة البريطانية تفضيل هذا البلد أو ذاك بحسب المصالح الذاتية، وبحرية كافية للتنصل من اية مسؤوليات تفرضها اتفاقيات جماعية. والحجة

الثانية كانت في تشكيك بريطانيا، التقليدي والمعروف، بفاعلية وإدارة الاتحاد الاوروبي وطريقة تنفيذه للمساعدات. والثالثة كانت بمواصلة التأكيد على ضرورة توجيه النصيب الأكبر من مساعدات الاتحاد الاوروبي لدول اوروبا الشرقية. ولولا التدحل الألماني بالتكفل بمساعدة دول اوروبا الشرقية بهدف المحافظة على موازنة لومي كما الشرقية بهدف المحافظة على موازنة لومي كما هي، لاستمرت المفاوضات الشاقة حول تجديدها أو إلغائها لفترة أحرى.

ويتيح تجديد الاتفاقية لمدة خمس سنوات حديدة توفير فترة زمنية كافية للتخلص منها تدريجيًا، وبترسيخ القناعات عند الجميع، حصوصًا المستفيدين منها (العالم الثالث) عبر تبريرات يتم صياغتها بثوب علمي تنموي (وطبعًا بالنفوذ والضغط السياسيين والاقتصاديين)، إذ من غير المؤمل، قياسًا على ما رافق التجديد الأخير ومسار الامور ومنطقها، ان يتم تجديد الاتفاقية مرة أخرى بعد العام ٢٠٠٠، سيما وان الاتحاد السوفياتي (ونفوذه) يكون قد أصبح في الذاكرة البعيدة. وما لم ينشأ تهديد بديل للمصالح الغربية في دول العالم بنمية شاملة تأتيه من الشمال عبر الهبات والمس

## مدن ومعالم

\* أتاكبامي Atakpamé: مدينة توغولية في غربي البلاد، يربطها خط سكة حديد بالعاصمة لومي التي تبعد عنها ١٦٧ كلم. تعد نحو ٢٥ ألف نسمة. صناعات الأقمشة. مسقط رأس نيقولا غرونيتزكي.

\* أليهو Aného: مدينة توغولية. تقع على بعـد ٤٥ كلـم مـن العاصمـة. تعـد نحـو ١٥ ألــف نسمة.

\* باليمي Palimé: مدينة توغولية غربي البلاد. يربطها خط سكة حديند بالعاصمة لومي. تعد نحو ٣٠ الف نسمة. شهيرة بزراعات البن.

\* تسيفييه Tsévié: مدينة توغولية، على بعد ٥٥ كلم من العاصمة. تعد نحو ٢٢ ألف نسمة.

\* دابساوني Dapaony: مدينة توغولية،

على بعد ٦٦٢ كلم من العاصمة. تعد نحو ١٨ ألف نسمة.

\* سوكودي Sokodé: مدينة توغولية، على بعد ٢٥٠ كلم من العاصمة. تعد نحو ٥٠ ألف نسمة.

\* كارا Kara: مدينة توغولية، على بعد ٤٢٨ كلم من العاصمة. تعد نحو ٢٩ ألف نسمة.

\* لومي Lomé: عاصمة توغو. تقع على خليج بينن غربي البلاد وقريبة من الحدود مع غانا. عقدة مواصلات مهمة تربط مختلف ارجاء البلاد، خاصة بخطوط سكك الحديد. تعد نحو ٩٠٠ الف نسمة. كرسي اسقفي. حامعة. مركز تجاري وصناعي (صناعة الزيوت، الجعة، المنظفات، القطن).

ميناؤها شهير بتصدير الفوسفات، وقد أنشىء في ١٩٦٨ . بمساعدة جمهورية المانية المانية المديمقراطية. عرفت، في ١٩٧٥، توقيع إحدى أكبر الاتفاقيات الاقتصادية الدولية (راجع «اتفاقية لومى»)

# زعماء ورجال دولة

\* أولمبيــو، جيلكريســـت .Olympio,G: راجع النبذة التاريخية.

\* أولمبيو، سيلفانوس .Olympio,S. المجابوب ، سياسي توغولي. ولد في لومي المجاب ال

من عائلة برازيلية الأصل. درس في المدرسة الالمانية في توغو، ثم أكمل دراسته في لندن. أصبح رئيس غرفة التجارة في توغو (١٩٤٨)، وانضم إلى «لجنة الوحدة التوغولية» التي أصبحت، بتأثيره، محور الحركة القومية التوغولية العاملة لتوحيد الشعب المقسم بين شاطىء الذهب (أي غانا ابتداء من ١٩٥٧) والتوغو الفرنسي.

وعندما أعلنت توغو جمهورية مستقلة في

٣٠ آب ١٩٥٦، حرت فيها انتخابات عامة تحت إشراف الأمم المتحدة في نيسان ١٩٥٨ فازت بها «لجنة الوحدة التوغولية» بأكثرية المقاعد، فاستدعى المفوض السامي الفرنسي أولمبيو وكلفه تشكيل الحكومة. ومن منصبه هذا قاد بلاده نحو الاستقلال التام في نيسان ١٩٦٠.

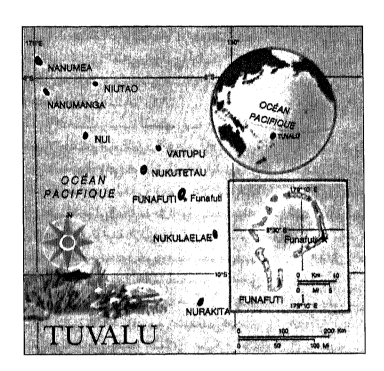
انتخب رئيسًا للجمهورية في ١٩٦١، فمنع الاحزاب وحرم المعارضة من وسائل التعبير، وحل «جفنتو»، وهي بجموعة الشباب اليساري في «لجنة الوحدة التوغولية». واضطرته علاقاته بغانا لم رفض الدخول في «بحموعة الدول الفرنسية»، ثم في «منظمة الوحدة الافريقية»، ولكنه انضم في المقابل إلى «بحموعة دول مونروفيا»؛ شم ما لبث ان وحد نفسه معزولاً على الصعيدين الداخلي والخارجي، ما سهّل قيام إنقلاب عسكري ضده في كانون الثاني ٣٩٦، الاقى فيه مصرعه، وكان أول رئيس دولة افريقي يطيحه انقلاب عسكري منذ ورئيس دولة افريقي يطيحه انقلاب عسكري منذ

\* إيساديما، إتيسان . E. اليساديما، إتيسان . اليساديمان . التوغولي في ١٩٦٥ - ١٩٦٧ (راجع النبذة التاريخية).

\* كودجسو، أدم .Kodjo,A (١٩٣٨) - ١٩٣٨) سياسي واقتصادي ورجل دولة توغولي. ولد في سوكودي (توغو) ودرس في رين (فرنسا) ونال فيها إجازة العلوم الاقتصادية (٤٩٦١). درّس في المعهد القومي للدارة (ENA) في باريس من 1٩٦٤ إلى ١٩٦٤.

شغل منصب أمين عام حزب التحميع التوغسولي من ١٩٦٩ إلى ١٩٧١، فمدير عام الشركة الوطنية التوغولية للاستثمار، فوزير المالية في توغسو مسن ١٩٦٣ إلى ١٩٧٦، ثـم وزير الخارجية (١٩٧٦ - ١٩٧٨)، شم انتخب في الخارجية (١٩٧٨ أمينًا عامًا لمنظمة الوحدة الافريقية. وبعد انتهاء مدته استدعي إلى توغو حيث عاش في الظل إلى بداية التسعينات (راجع النبذة التاريخية).

\* كوفيغو، جوزف (١٩٤٨ - ): راحع النبذة التاريخية .



# توفالو

#### لحجة عامة

الاسم: تعنى توفسالو Tuvalu «جموعة الثماني» (أي غماني حزر، وقد شغل سكانها، منذ نحو ثلاثة عقود، جزيرة صغيرة إضافيسة هي جزيرة نيولاكيتا، فأصبحت تسع جزر صغيرة مرجانية كانت تعرف في السابق باسم «حرر إليس» (Ellice).

الموقع والمساحة: تتوزع على مساحة كبيرة جنوب غربي المحيط الباسيفيكي (نحو ٣٠) ١،٣ مليون كلم م. من المياه الاقليمية)، أما مساحة جزر توفالو (البرية) فلا تتعدى ٢٦ كلم م..

السكان والاقتصاد: نحـو ١٠ آلاف نسمة (في العاصمة فونافوتي Funafuti نحو ٢٥٠٠ نسـمة). يتحـدرون مـن الاصـل البولينـيزي، ويتكلمـون لغـة جذورهـا بولينيزيـة. يجـري تعليـم الانكليزيــة في المدارس. بعض المعمرين يتكلمون السـاموية (بالنسة إلى جزر سـاموا Samoa). كنيسـة توفالو أسسها مرسلون أتوا من جزر ساموا في اواخـر القـرن التاسـع عشـر، وتتبـع الطقوس البروتستانتية.

يعتمدون في عيشهم على صيد السمك وزراعة جوز الهند، ومساعدات من اوستراليا وبريطانيا. يعمل عدد منهم في

مناجم الفوسفات في حزيرة نسورو، ومنهم موظفون في العاصمة فونسافوتي، وفي العاصمة الادارية فانغاسال Fangasale.

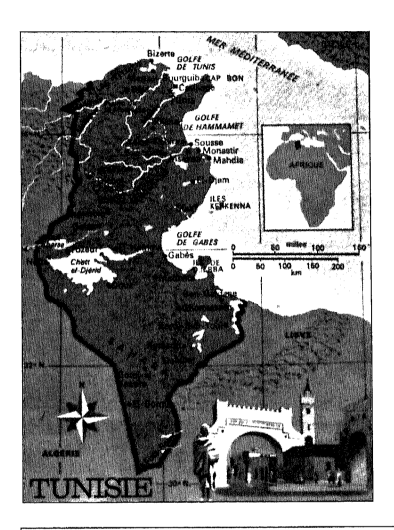
الحكم: توفالو عضو في الكومنولث البريطاني. الدستور المعمول به صادر في اول تشرين الاول ١٩٧٨. المجلس التشريعي من ١٢ عضوًا منتخبًا بالاقتراع الشامل والمباشر لمدة اربعة أعوام. الملكة اليزابت الثانية هي رئيسة الدولة. رئيس الوزراء بيكنيبو باينيو منذ ايلول ١٩٨٩، الحاكم هو تواليبي لاوتي منذ اول تشرين الاول

نبذة تاريخية: سكان توفالو الاوائل وصلوا من تونغا وجزر ساموا. اكتشف الاسباني مندانا Mendana هذه الجزر في ١٨ ٥ ٦٨. لكن توفالو بقيت معزولة، ولم تتم

الاتصالات بينها وبين الاوروبيين حتى بدء الغزوات الباحثة عن العبيد والقادمة من البيرو واوستراليا بين ١٨٥٠ و ١٨٥٠. كما وصلها، في هنده الفيرة، مرسلون بروتستانت. في ١٨٩٦، أصبحت محمية بريطانية. في ١٩١٦، ضمت هذه الجنزر (توفالو) إلى مستعمرة جزر جيلبرت وإليس البريطانية. وبقيت شبه معزولة حتى الحرب العالمية الثانية عندما استخدمتها بريطانيا قاعدة حربية في وجه جزر جيلبرت التي احتلها الجيش الياباني.

في ١٩٧٤، حرى استفتاء للسكان حـول الانفصال. في اول تشـرين الاول ٥٩٧٥، تم الانفصال فعليًا.

في ١٩٧٧، نالت استقلالها الداخلي واتخذت الاسم الحالي «توفالو». في اول تشرين الاول ١٩٧٨، نالت توفسالو استقلالها التسام.



# تونس

#### بطاقة تعريف

الموقع: في أقصى شمالي القارة الافريقية، على ساحل البحر المتوسط، وتبعد مسافة ، ٤ ١ كلم عن مضيق صقلية.

يحدها البحر المتوسط من الشمال والشرق، ويبلغ طول شواطفها عليه نحو ١٢٠٠ كلم، وليبيا من الجنوب الشرقي (وطول حدودها معها ٨٨٤ كلم)، والجزائر من الغرب (١٠٥٠ كلم). المساحة: ٦٣٠ ألفًا و٠٠٠ كلم م..

العاصمة: تونس المدينة، وتحتل مع ضاحيتها المركز الصناعي والتحــاري الاول في البلاد،

وتتصل بالبحر المتوسط بواسطة قناة تجعل منها مرفأ مهمًا. أهم المدن: صفاقس، سوسة، موناستير، بنزرت، قابس، وهي مدن ساحلية ومرافىء تجارية، والقيروان في الداخل (راجع «مدن ومعالم»).

اللغات: العربية (رسمية) والفرنسية على نطاق واسع. وهناك بلدات وقسرى (مثل جبل، مطماطة، حنوبي جربة) سكانها البربر يتكلمون البربرية بالاضافة إلى العربية. وهم أقلية صغيرة. لكن، في خطوة أولى اعتسبرت بدايسة النهاية

لسيطرة اللغة الفرنسية على النظام التعليمي في تونس، أعلن (ايار ١٩٩٥) وزير التعليم العالي التونسي ان موسومًا رئاسيًا صدر أحيرًا يقضى بتعميم اعتماد الانكليزية في كل شعب التعليم الجمامعي. وبعمد أشمهر قليلة (ايلمول ١٩٩٤)، أقرت وزارة التربية التونسية إدحال الانكليزية إلى مقررات التعليم الابتدائسي ابتداء من السنة الدراسية ١٩٩٤-١٩٩٥، وهمي الخطوة الاولى من نوعها منذ استقلال تونس عن فرنسا في ١٩٥٦، كما انها المرة الاولى التي يقرر فيها بلد مغاربي تعليم الانكليزية في الصفوف الابتدائية. السكان: كان عددهم في العام ١٩١١ نحسو مليوني نسمة (منهم نحو ٥٠١ ألف اوروبي)، وأصبح في ١٩٨٠ نحسو ٥،٥ ملايسين، ويبلغ تعدادهم حاليًا (١٩٩٦) نحو ٨٠٧٥٠ ملايين، وتشير التقديرات إلى انهم سيبلغون نحــو ١٠ ملايين في العام ٢٠٠٠.

الاسلام دين الدولة الرسمي (يجب ان يكون رئيس الجمهورية مسلمًا)، نحسو ٨٥٪ على المذهب المالكي، و ١٥٪ حنفي. وهناك نحسو ١٣ ألف كاثوليكي (كانوا ٦٠ ألفًا في العام ١٩٥٦)؛ ونحو ١٠ آلاف يهودي (كانوا نحو ٦٠ ألفًا في العام ١٩٣٦)، وأماكن إقامتهم في العاصمة والضواحي، ومدن حربة وصفاقس وسوسة وقابس (نحو ٥٠ ألـف يهـودي تونسـي غادروا تونس وهاجروا إلى اسرائيل خلال النصف القرن الأحير). الغالبية العظمى من السكان من اصل عربي. اما البربر في تونس فأقلية صغميرة حمدًا؛ يعيشون في حنوبي البلاد (منطقة مطماطة) وفي جزيرة جربة. وتختلف تونس في الصدد هذا عن الجزائر والمغرب حيث يشكل البربر جزءًا مهمًا من سكانهما ويعيشون في المناطق الجبلية التي ساعدت على استمرارهم والحفاظ على لغتهم في وجه التعريب.

الحكم: جمهوري. دولة إسلامية. الدستـــور

المعمول به صادر أول حزيسران ١٩٥٩، معدل في ١٩٨٨. في حال شغور منصب رئاسة الجمهورية، يشغل رئيس البرلمان هذا المنصب موقتًا ريثما يتم انتخاب رئيس حديد في مدة أقصاها ستة أشهر من غير ان يكون من حق الرئيس الموقت ان يترشح لهذا المنصب. الجمعية العمومية (البرلمان) من ١٤١ عضوًا منتخبًا لمدة لمسة اعوام بالانتخاب الشامل. والبلاد مقسمة إلى ٢٣ حاكمية محلمة مقسمة بدورها إلى دوائس وأقضية.

بالنسبة إلى الاحزاب: راجع النبذة التاريخية. مع الموجة الاسلامية في المنطقة، وخصوصًا في الجزائر المجاورة وذات التأثيرات الأكيدة على محريات الامور في تونس، كتب الكثير حول متانة نظام الحكم في تونس والتحديات المرتقبة التي قد يواجهها. أوجز «المعجم الجيوبوليتيكي للدول» (إيف لاكوست، فلاماريون، باريس، بالفقرتين التاليتين تحت عنوان فرعي «المستقبل مسألة معلقة»:

«بعد انتخابه رئيسًا للجمهورية، تمتع بن علي بنوع من إجماع الامة عليه. فخفّ من سياسة العلمنة التي كان ينتهجها سلفه الحبيب بورقيبة وضاعف من المبادرات التي تراعي فيها الدولة التقاليد الاسلامية. ولكنه، بخلاف الحكومة الجزائرية التي شرّعت، في ١٩٩٠، الجبهة الاسلامية للانقاذ فأتاحت لهذه الاحيرة الفوز اللذي حققته في انتخابات ١٩٩١، رفض، في الذي حققته في انتخابات ١٩٩١، رفض، في سياسي في تونس، فبقي الاسلاميون حارج سياسي في تونس، فبقي الاسلاميون حارج اللعبة الانتخابية...

المشكلة الجيوسياسية الأكبر في تونسس اليـوم مرتبطة إلى حـد كبـير بـالتطور السياسـي في الجزائر. صحيح ان الرئيس بن علي، الذي أعيـد انتخابه مرة جديدة في آذار ١٩٩٤ ( ١٩٩٩.

ثن الاصوات)، يستمر في تشدده إزاء الاسلاميين خاصة بعد اكتشاف مؤامرة مسلحة مدبرة ضده بمساعدة الحكومة الاسلامية في الخرطوم، لكن الصحيح ايضًا انه إذا توصل الاسلاميون إلى استلام السلطة في الجزائر، فقد يصبح من الممكن ان يستلموا السلطة ايضًا في تونس».

الاقتصاد: الزراعة والتروة الحيوانية والغابات تؤمن العمل لنحو ٣٥٪ من اليد العاملة. يتركز معظم الزراعات في السهول الساحلية والسفوح الجبلية والاودية النهرية، وأهم انواعها الحبوب والزيتون والحمضيات والموز والخضار، بالاضافة إلى النخيل في واحات الجنوب. وتملك تونس غابة صنوبرية مهمة. وصيد السمك تطورت حرفته وتضاعف إنتاجه بفضل وحود اسطول للصيد البحري (٩٦ ألف طن متوسط إنتاج السنوات الأخيرة ٩٩ ١ - ٩٩ ٥).

تشهد الصناعة تقدمًا ملموسًا. أهم المعادن المتوافرة الفوسفات والحديد والرصاص والزنك والاملاح. يصدر الفوسفات من ميناء صفاقس (٢٥٠ كلم حنوبي العاصمة تونس)، وهناك نحو معة باحرة لنقل الفوسفات في السنة. وقدر إنتاجه في ١٩٩٥ بنحو ١،٢ مليون طن. وتأتي تونس في المرتبة الثالثة عالميًا بين مصدري الفوسفات، و «الشركة الوطنية للفوسفات»

تأسست في اواخر القرن الماضي. واستطاعت تونس في ١٩٩٥ ١٩٩٦ استقطاب اهتمام دول غربية خصوصًا المانيا وبريطانيا لتطوير التعاون في استثمار الثروات المنجمية المحلية، وأغر التعاون تنفيذ مشاريع مشتركة. وهناك كميات كافية من البرول والغاز الطبيعي. وأبرز الصناعات التونسية: الصناعة الغذائية (زيت الزيتون، الخمور، السكر، تعليب الفواكه والاسماك)، الكيماوية (الاسمنت، الاسمدة، والسماون، وتكرير البرول)، النسيجية والتعدينية. ويتركز معظم هذه الصناعات في المدن الكبرى وضواحيها: تونس، بنزرت، صفاقس، قابس، القيروان، وغيرها.

منذ سنوات والحكومة عاكفة على تشبيع القطاع السياحي. وصل عدد السياح في ١٩٩٥ إلى أربعة ملايين، وتشير التقديسرات إلى ان عددهم سيصل إلى ستة ملايين في ١٩٩٦. وقد تجاوز عدد المسافرين عبر المطارات الستة في تونس ٧ ملايين مسافر في ١٩٩٥. وتسبعى تونس إلى تطوير السياحة الصحراوية والجبلية. وكان الفرنسيون يستأثرون بالمرتبة الاولى بين السياح الاوروبيين، إلا ان عددهم تراجع وحل علهم الالمان «الذين باتوا يفضلون تونس على تركيسا» ٠

## نبذة تاريخية

الفينيقيون: قبل وصول الفينيقيين، في القرن الرابع عشر ق.م.، إلى شواطيء تونس الحالية، كان داحل البلاد مأهولا بشعب أطلق عليه العرب في ما بعد إسم «البربر»، في حين أطلق بعض المؤرخين الأجانب على هؤلاء السكان الذين كانوا يقطنون هذه المناطق الداخلية قبل وصول الفينيقيين إلى المناطق الساحلية إسم «القبصيون» أي المناطق الساحلية إسم قفصة)، أي، برأي هؤلاء المؤرخون حتى اليوم البراق». ولم يتوصل المؤرخون حتى اليوم إلى تحديد أصل البربر المنتشرين في شمالي افريقيا.

أقام الفينيقيون مرافىء تجارية لهم على شواطىء افريقيا الشمالية. وحلال القرن الخامس ق.م. أصبحت مدينة قرطاجة مركز امبراطورية تجارية مهمة.

الرومان: لم يتمكن الرومان من إخضاع قرطاحة إلا بعد حروب استمرت نحو قرن كامل (٢٦٤-٤١ق.م.) (راجع «ايطاليك»، ج ٤، ص ٢٦٨). في «ايطاليك»، ج ٤، ص ٢٦٨). في يقول «يجب هدم قرطاحة» (Carthago في ٢٢١ق.م. أعاد الرومان بناءها تحت إسم «مستعمرة حونونيا» (Colonia Junonia) مستقدمين إليها نحو ٢ الاف مستوطن روماني. وتوسعت قرطاحة في عهدهم إلى داخل البلاد وعلى الساحل

حتى أصبحت تضم كامل المناطق اليق تتشكل منها تونس الحالية. وعرفت هذه المقاطعة الرومانية ازدهارًا واسعًا بين القرن الشاني والقرن الخامس، وباتت تؤمن استهلاك روما من الحبوب وكامل الامبراطورية الرومانية من زيت الزيتون.

وفي العصر الروماني، انتشرت المسيحية في قرطاحة، وبرزت وحوه مسيحية من امثال ترتوليان، والقديس سيريوس، والقديسة مونيكا وابنها القديس أوغسطين. لم يتمكن الرومان، مثل القرطاحيين من قبلهم، من فرض لغة أو دين في تونس؛ فحافظ البرابرة، داحل البلاد، على لغتهم ومعتقداتهم القريبة من المعتقدات الافريقية الإحيائية.

في العام ٢١٤، حدث انقسام كبير داخل الكنيسة في قرطاحة تزعمه دونا الذي كان أسقف قرطاحة. وقد لاقست هذه البدعة (الدوناتية) دعمًا وتأييدًا من قبائل الفائدال التي غزت قرطاحة مع نهاية الإمبراطورية الرومانية (٢٤٩–٣٣٥). وبين لامبراطورية البيونطية.

العرب: في ٦٤٧، بدأ الغزو العربي للبلاد، وتم لهم السيطرة الكاملة عليها في القرن الشامن. وقد تمكن العرب، دون صعوبة كبيرة، من محو الأثر الروماني فيها. بنوا المدن. لكنهم هدموا قرطاحة (١٩٨)، و لم يتوصلوا إلى إحضاع البربر بشكل كامل، وإن نجحوا في توحيد البلاد ثقافيًا. إذ إن فتوحاتهم، في القرنين الجادي عشر



ين خلدون.

والثاني عشر حملت معها الاسلام واللغة العربية. وبين ١٢٢٨ و١٥٧٤ أصبحت تونس من أهم مراكز الاشعاع الديني والعلمي في العالم الاسلامي. وفي هذه الفترة كتب ابن حلدون مقدمته المعتبرة في أساس علم الاحتماع.

أسس عقبة بن نافع مدينة القيروان في ١٧٠ بالقرب من قلعة بيزنطية، فصارت أول عاصمة للمغرب العربي ورابع مدينة

مقدسة بعد مكة والمدينة والقدس. وعرفت عصرها الذهبي في عصر الأغالبة الذيب اشتهروا برعايتهم للعلوم والفنون، ومن أشهر آثارهم الجامع الكبير في القيروان الذي يعد من روائع العمارة الاسلامية. وشيد الأغالبة بيت الحكمة واحساطوا أنفسهم بالفقهاء والعلماء والمبدعين. فساهمت القيروان بصورة أساسية في نشر الدين الاسلامي واللغة العربية في افريقيا الشمالية.

وهذا الوضع الحضاري المزدهر الذي نعمت به القيروان شبجع عددًا كبيرًا من علماء (خاصة الاطباء) الشرق والغرب على المجيء إليها والعمل فيها. ومنها انتشرت «المعرفة الطبية» إلى اوروبا خلال القرون الوسطى وساهمت في تطوير الدراسات العلمية في جامعة مونبليه وغيرها.

بني الفاطميون ، على الساحل التونسيي مدينة المهدية لتكون عاصمتهم الحديدة. ومن المعروف ان أول دولة فاطمية نشأت في شمالي افريقيا قبل ان تنتقل إلى مصر، وذلك عندما تمكن الامام عبيدا لله المهدي من هدم دولة الأغالبة وطرد آخر ملوكها. وبعد دخوله إلى القيروان قرر عبيدا لله تأسيس مدينة المهدية التي صارت مقرًا ملكيًا، لكنها لم تستطع ان تحل محل القيروان التي ظلت العاصمة الاساسية والمهمة للبلاد مدة أربعة قرون، أي حتى منتصف القرن الحادي عشر عندما اكتسحت قبائل بني هلال العربية شمالي افريقيا، وتميز تنقلهم بحركة تدمير واسعة حتى ان ابن خلدون وصفهم بـ «الجـراد المنتشر لا يقربون من شيء إلا أتوا عليه».

وإذا كانت العصور الكلاسيكية في التاريخ التونسي تميزت بهيمنة القيروان والمهدية، فإن مدينة تونس أصبحت العاصمة وتفوقت على بقية المدن منذ عهد الحفصيين الذين حكموا منذ مطلع القرن الثالث عشر وحتى مجيء العثمانيين في الثالث عشر وحتى مجيء العثمانيين في الاوروبيون، ومنهم بالاخص الايطاليون، وأقاموا في فنادق مدينة تونس وضواحيها.

وفي زمن الحفصيين ولد ابن حلدون في تونس (١٣٣٢) ودرس في جامع الزيتونة ثم عمل في حدمة السلطان الحفصي ابي اسحق الثاني في فترة ساد القلق والاضطراب.

بين ١٥٢٦ و١٥٧٣ حقبة من الصراع بين الحفصيين، يدعمهم الاسبان، وبين الاتراك؛ حتى تلاشت (وانهارت) قوة الحفصيين، فسيطر دون خوان «النمساوي» على تونس في ١٥٧٣، ولكن لأشهر قليلة.

الاتراك: انتصر الاتراك العثمانيون ودخلوا تونس في ١٥٧٤، وتحولت افريقيا الشمالية إلى ولاية من ولايات الامبراطورية العثمانية. وبعد ثلاثة أعوام فقط، أي في (لكن الغلبة في النفوذ الاوروبي كان لا يزال لاسبان)، فدخلت تونس في مرحلة جديدة من تاريخها تميزت بصعود القوى الغربية، وترافق ذلك مع سقوط آخر مملكة عربية في الاندلس، ما زاد من نفوذ القوى الاسبانية التي سعت إلى بسط نفوذها على شواطىء افريقيا الشمالية.

ومنذ ١٩٥١، بدأ الاتراك يحكمون تونس بواسطة جند الانكشارية لديهم (مسيحيون اعتنقوا الاسلام) الذين كانوا ينصبون «داي» حاكمًا على تونس، وبعده «باي». حكم الداي من ١٦٣١ إلى ١٦٣٠. والباي من ١٦٣١ إلى ١٧٠٢. وبعد ثلاث سنوات (أي في ١٧٠٥) سيطر الباي حسين على السلطة، وأسس أسرة الحسينية التي ظلت تتوارث السلطة حتى استقلال تونس في

.1904

ومنذ تاريخ السيطرة العثمانية على تونس، نمت في مدينة تونس جالية تركية كبيرة كانت تمسك بزمام السلطة. وعكست الصراعات بين الداي والباي التناقضات التي كانت سائدة في القرن السابع عشر بين القوى المحليمة والقوى التركية والتي مهدت للتغييرات السياسية التي حصلت في ما بعد وأدت إلى سيطرة الباي حسين في ١٧٠٥. وتحولت الأسرة الحسينية، مع الأيام، إلى نوع من الحكومة المحلية التي تجهد في اكتساب هامش من الاستقلال الذاتسي. فأعادت إحياء التقاليد التونسية القديمة وبالاحص ما تركسه الحفصيون من تراث، وزادت عدد الموظفين المحليين في الادارة العامة والقضاء ودعم اللغة العربية وسلطة علماء الدين، حتى تمكنت في الأحير من القضاء على دور الجيش التركي. ومما ساهم في نجاحها تعاونها التجماري مع اوروبا وسيطرتها على الداخل التونسي.

وعلى يد هذه الأسرة (الحسينية) تمّ أهم ما يميز تاريخ تونس في القرن التاسع عشر وهو الاصلاحات الكبيرة التي حدثت في حقول الادارة والجيش والضرائب والتربية، وغيرها. وذلك في عهد أحمد باشا باي (١٨٣٧-١٨٥٥) الذي شيد قصر باردو الشهير، وعهد محمد باي (١٨٥٥-١٨٥٥)، ومحمد الصادق (١٨٥٩)، وقد ساهمت هذه الاصلاحات في تغيير طبيعة الدولة التونسية وتحديثها، وعكست حضور نخبة منفتحة في المجتمع وعكست حضور نخبة منفتحة في المجتمع ضمت شخصيات عدة منها خير الدين،

المتحدر من أسرة شركسية (توفي في استنبول ١٨٩٩)، وكان من ألمع رحال النهضة التونسية التي كانت شبيهة إلى حد كبير بحركة الاصلاح والنهضة التي حصلت في مصر في الوقت نفسه وبرز فيها، أكثر ما برز، النهضويون اللبنانيون.

الفرنسيون: في ١٨٨١، احتلت فرنسا تونس بعد قليل من احتلالها الجزائر. فأصبحت تونس محمية فرنسية بموحب معاهدة «باردو» الموقعة في ١٢ ايار ١٨٨١ والمتممة والمحددة بمعاهدة «لا مارسا» في ٨ حزيران ١٨٨٣. وكان اول مقيم عام فرنسي تيودور روستان (١٨٨٣-١٩٠١).

ومن أهم أحداث فسترة الاحتلال الفرنسي: قيام حركة تونسية مناهضة للفرنسيين في ١٨٨٥. توقيع إتفاقية فرنسية-إيطالية حول مصالح الدولتين في تونس في ۲۸ ايلول ۱۸۸۲. إنشاء حزب ثوري تونسي (تونس الفتاة) بزعامة على باشا في ١٩٠٧. تجنيس يهسود تونسس في ١٩١٠-١٩١٩. اندلاع حروادث دامية بسبب إقدام الادارة الفرنسية على انتهاك حرمة مقابر جلاز في ١٩١١. إنشاء الحزب الدستوري (حزب دستوري ليبرالي) في ١٩٢٠. تخلى تركيا عن حقوقها في تونس في ١٩٢٣ وصدور قانون التجنس. تأسيس حزب دستوري حديد يتزعمه الحبيب بورقيبة في ١٩٣٤ وإلقاء القبض على بورقيبة وسجنه وإطلاق سراحه في ١٩٣٦ ثم إعادة اعتقاله بسبب اضطرابات في العاصمة وقعت في ٩ نيسان ١٩٣٨.

صدور تشريعات معادية لليهود بين ١٩٤٠ و ٣٤٠ الماني للبلاد بين ٨ تشرين الثاني ٢٩٤١ و ١٩٤١ و ١٩٤١ و ١٩٤١ و والوطنيون والقوميون التونسيون رحبوا بالتعاون مع الألمان. الجنرال حيرو استولى على تونس والمتعاونون مع الألمان فروا إلى الخارج. صدور بيان «الجبهة التونسية» المطالب بالاستقلال الداخلي وإحراء أول انتخابات قاطعها ٨٠٪ من التونسيين في ١٩٤٥. أول مؤتمر سري للقوميين والوطنيين التونسيين في م١٩٤٠. أول

في ٢١ شباط ١٩٤٧، عين جان مونس مقيمًا عامًا، فبادر إلى إحراء بعض الاصلاحات: ألغى الرقابة وأعاد تنظيم مجلس الـوزراء بحيـث أصبـح يتكـون مـن ٦ فرنسيين و ٦ تونسيين، ويـرأس الجملــس تونسی. في آب ۱۹٤۷، جرى إضراب عام في صفاقس نظمه الاتحاد العام للعمال التونسيين، وقمعته السلطة بعنف أودى بحياة ۳۰ مضربًا (راجع «فرحات حشاد» في باب زعماء ورجال دولة). وفي حزيران ۱۹٤۹، حسری وضع مشسروع دسستور جديد، وبعده تصاعدت حددة المطالب الاستقلالية، واعتقل الحبيب بورقيبة في ١٨ كانون الثاني ١٩٥٢. وبعد اسبوع مسن اعتقاله، طرح إدغار فور استئناف التفاوض مع التونسيين، وعرض فرنسوا ميتران (وزير دولة) خطة للاستقلال الداخلي لتونس، وتتضمن منح جنسيتين للفرنسيين في تونس، ووجدها بورقيبة قابلية للتفاوض. ومع استمرار الثورة الاستقلالية، شكل مستوطنون فرنسيون منظمة «الكف

الأحمر» لإرهاب الوطنيين التونسيين وقامت بعدة عمليات اغتيال ونسف، واستمرت ناشطة نحو عامين. وبعد رفيض الشوار لبرنامج إصلاحي فرنسي، ونفي بورقيبة إلى خارج البلاد، زار رئيس الحكومة الفرنسية بيار مندس فرانس تونس، وأعلن في مدينة قرطاحة قبوله مبدأ الاستقلال الذاتي لتونس. وفي ٢ آب ١٩٥٤، أصبح طاهر بن عمار رئيس الحكومة التونسية، وأصدر بناء يدعو إلى رمي السلاح.

### بدء إنتفاضة مسلحة في ١٩٥١: في

إطار أحداث تاريخية كبرى عرفتها بلدان شمالي إفريقيا في هذه السنة (١٩٥١): مشاكل بين سلطان المغرب والجنرال الفرنسى جوان، احداث القاهرة الدامية التي جابهت المحتلين الانكليز، نيل ليبيا استقلالها عن إيطاليا بزعامة محمد إدريس السنوسي، اندلعت، في ١٧ كانون الاول ١٩٥١، في تونس انتفاضة مسلحة مهدت لها عودة الحبيب بورقيبة زعيم حزب الدستور الجديد إلى البلاد في ١٩٤٩، واقتراحات اصلاحية قبلتها السلطات الفرنسية على مضض، وتشكيل حكومة جديدة (صيف ١٩٥٠) برئاسة محمد شنيق تولى فيها صالح بن يوسف وزارة العدل معلنًا ان «هدف الحكومة الجديدة هو إعادة السيادة إلى التونسيين على مراحل». وبالفعل قامت الحكومة التونسية حلال الشهور التالية بسحب الخبراء والمستشارين الفرنسيين، وحدّت من سلطة المقيم العام الفرنسي، واقترحت على الحكومة الفرنسية تشكيل جمعية وطنية تتولى بنفسها وضع دستور للبلد وتحديد مستقبله.

وإزاء رفض الحكومة الفرنسية لمحمل هذا المسار، ومناوراتها، اندلعت الانتفاضة المسلحة في طول تونس وعرضها. فقامت السلطات الفرنسية (في اواسط كانون الثاني ١٩٥٢، أي بعد نحو شهر من اندلاع الانتفاضة) باعتقال العديد من زعماء البلد والحزب الدستوري وعلى رأسهم الحبيب بورقيبة والمنجى سليم ورئيس الحكومة محمد شنيق وصالح بن يوسف، وفرضت احكامًا عرفية. لكن عمليات الثوار المسلحة، راحت تتكاثر في تونس العاصمة وفي المناطق، ردّ عليها مستوطنون فرنسيون بتشكيل تنظيم لارهاب الثوار بعمليات اغتيال لمواطنين و شخصيات وطنية (أبرز هــذه الشـخصيات الزعيم النقابي محمد حشاد الذي سقط ضحية لواحدة من العمليات الارهابية). وتوصلت الشخصيات والسلطات الوطنية التونسية إلى نقل القضية التونسية إلى الأمم المتحدة وإلى جامعة الدول العربيسة في القاهرة.

أدرك الزعيم الفرنسي بيار منسس فرانس (وهو الذي كان يتمتع بعقلية ليبرالية ساهمت في حل العديد من الاشكالات بين فرنسا ومستعمراتها خلال سنوات حكمه) انه من العبث مواصلة التصدي لرغبة التونسيين في الحصول على استقلالهم، فقدمت حكومته اقتراحًا بمنح تونس الحكم الذاتي مع احتفاظ فرنسا بمسؤولية الدفاع والشؤون الخارجية، وهو اقتراح نال قبولاً من حانب بورقيبة الذي عاد من المنفى (أول

حزيران ٥٥٥) مظفرًا. وفور عودته تمّ الاعلان عن الوصول إلى اتفاق نهائي كان الخطوة الاساسية على طريق الاستقلال.

الاستقلال: أقرت فرنسا، رسميًا، باستقلال تونس في بروتوكول وقع في آذار ٢٥٩٠. وفي ٢٨ تموز من العام نفسه، غادر بن يوسف البلاد وطلب اللجوء إلى القاهرة. وبعد ايام، حرت انتخابات عامة (عدد المقترعين ٩٥٠ ألفًا) صوّت ٩٥٪ منهم إلى المقترعين ١٩٥ ألفًا) صوّت ١٩٥٪ منهم إلى الدستوري بزعامة بورقيبة الذي اصبح رئيسًا للحكومة. وفي اول حزيران ١٩٥٧، طلب بورقيبة من الحكومة الفرنسية سحب الجيش الفرنسي من الاراضي التونسية. وفي ٢٥ المنسية المناسية التأسيسية التونسية إلغاء منصب الباي وانتخاب بورقيبة رئيسًا للجمهورية مع منحه لقب بورقيبة رئيسًا للجمهورية مع منحه لقب بورقيبة رئيسًا للجمهورية مع منحه لقب

وبسبب دعم تونس للثوار الجزائريين، تأزمت الاوضاع بين تونس وفرنسا، وكانت تصل أحيانًا إلى قطع العلاقات بينهما. ولم تتحسن هذه الاوضاع إلا بعد بحيء الجنرال ديغول إلى الحكم، حيث تم الاتفاق على سحب القوات الفرنسية (باستثناء قاعدة بنزرت) خلال ٤ أشهر. وفي أول حزيران ١٩٥٩، صدر دستور جديد كرس شكل الحكم الرئاسي. ثم أعيد انتخاب بورقيبة رئيسًا للجمهورية. وفي انتخاب بورقيبة رئيسًا للجمهورية. وفي فرنسا بسبب استمرار الوجود العسكري فرنسا بسبب استمرار الوجود العسكري الفرنسي في بنزرت ومطالبة التونسيين

بخروج الفرنسيين منها.

بنزرت: استمر الفرنسيون يجلون عن تونس حتى ١٩٥٨، لكنهم ظلوا محتفظين «موقتًا» بقاعدة عسكرية لهم في بنزرت (مدينة صغيرة في تونس وميناء على البحر المتوسط، أقيمت بالقرب منها قاعدة عسكرية فرنسية).

في هذه الاثناء كانت الجزائر تشهد ثورة على الحكم الفرنسي الذي كان يعيش اوضاعًا داخلية وخارجية غير مريحة، ويحاول تجاوزها من خلال البقاء في بنزرت والقضاء على الثورة الجزائرية المتنامية.

في ١٩٥٩، نادى الرئيس التونسي الحبيب بورقيبة بوجوب الجلاء عن بنزرت. وأعلن، في ١٩٦٠، ابتداء معركة الجلاء؟ غير انه عاد وأرجأ هذه المعركة نظرًا لدقة الوضع السياسي للثورة الجزائرية، إذ كان الفرنسيون يطلبون من تونس عدم إثارة هذا الموضوع تسهيلاً لعملية التفاوض مع الجزائريين. لكن فرنسا، بعد ان ابتدأت بالتفاوض مع القادة الجزائريين، أحمدت تطلب منهم التحلي عن ميناء المرسى الكبير، أحد الموانيء المهمة في الجزائر، واعتباره ارضًا فرنسية لها وضع مشابه لوضع حبل طارق، وكذلك كانت تنوي القيام بالخطوة نفسها إزاء قاعدة بنزرت التونسية. إذ بعد إتصالات عديدة بين فرنسا وتونس على أعلى المستويات تبين لتونس ان فرنسا لا ترغب في الجلاء عن بنزرت، لا بل عمدت إلى توسيعها لتجعلها قاعدة انطلاق للطائرات الفرنسية ضد معاقل الثوار

الجزائريين. لذلك أعلن الجبيب بورقيبة، في ١٧ تموز ١٩٦١، ابتداء معركة الجلاء، وأمر بإقامة السدود والجواحز على الطرق المؤدية إلى القاعدة تمهيدًا لتحريرها من الفرنسيين.

رد الفرنسيون علي ذلك بتعزيز الحامية العسكرية في القاعدة، وبارسال المظليين الفرنسيين. وابتدأت المعركة العسكرية في ١٩ تموز (١٩٦١) واستمرت حتى ٢٢ منه بين الطرفين ذهب ضحيتها أكثر من ألف تونسي، معظمهم من المدنيين، فقطعت تونس علاقاتها مع فرنسا (٢١ تموز)، وأصدر مجلس الأمن، بناء على شكوى تقدمت بها الحكومة التونسية، قرارًا بوقف إطلاق النار دون ان يدين الاعتداء الفرنسي بسبب معارضة الولايات المتحدة. وبعدما ماطلت فرنسا في تنفيذ الرغبة الدولية، أصدرت الجمعية العامة للأمسم المتحدة قرارًا مماثلًا. وقد لبت الدول العربية المستقلة نداء تونس في ارسال المتطوعين للقتال ضد فرنسا.

اضطرت فرنسا اخيرًا للاذعان للمطلب التونسي القاضي بعقد مفاوضات بين الطرفين تمهيدًا للجلاء عن الاراضي التونسية بكاملها. وفي ايلول ١٩٦١، عقدت المفاوضات وانتهت بالسماح للجيش الفرنسي الاحتفاظ بالقاعدة حتى للجيش الفرنسي الاحتفاظ بالقاعدة حتى (جلاء آخر حندي فرنسي في ١٩٦٣ كانون الاول ١٩٦٣). وكانت العلاقات الدبلوماسية عادت بين البلديان في آب الدبلوماسية عادت بين البلديان في آب

تركيز داخلي وعربي: اثناء انتخابات تشرين الثاني ١٩٦٤، تم تغيير إسم الحرب الحاكم ليصير «الحرب الاشتراكي الدستوري»؛ وجاء هذا التغيير متوازنًا مع السياسة الاقتصادية (خاصة الزراعية) المنتهجة في تلك الفترة، وأجريت تغييرات وزارية تضمنت تعيين الحبيب بورقيبة الأبن وزيرًا للخارجية. وفي ١٩٦٦، أعلن عن تشكيل مجلس رئاسة مكون من اعضاء الحكومة ومن المكتب السياسي الصاطة في حال وفاة رئيس الجمهورية.

الفرة، الشاغل الرئيسي للحكم في تونس. فقد ركز بورقيبة سياسته هـذه على انتقاد سياسات الانظمة العربية إزاء قضية فلسطين، ودعا إلى خط أكثر تساهلاً يقوم على التفاوض المباشر مع اسرائيل حول التقسيم الذي أقرته الامم المتحدة في ١٩٤٨ (راجع «إسرائيل»، غزة أريحا، ج١، ص ٤٠٣). وقد أدى ذلك إلى توتر في علاقات تونس ببعض البلدان العربية، ووصل الامر إلى حد قطع العلاقات مع الجمهورية العربية المتحدة (مصر وسورية). ولم تعد هده العلاقات إلى الانفراج إلا بعد حسرب حزيران ١٩٦٧. وكذلك، تحسنت علاقات تونس مع الجزائر، وتم التوصل، في ١٩٦٨، إلى اتفاق حول ترسيم الحدود بينهما؛ كما وقّعتا، في ١٩٧٠، معاهدة تعماون وصداقة تضمنت تسوية جميع القضايا العالقة، بما فيها قضية استثمار النفط في الحقول النفطية الواقعة على الحدود.

في تشرين الاول ١٩٧٠، عين الهادي نويرة رئيسًا للحكومة، وأعلن الرئيس بورقيبة ان الهادي نويرة سيكون خليفته في الحكم. وشدد الرجلان قبضتهما على الحياة السياسية للبلاد. وفي ١٩٧٤، حدد انتخاب بورقيبة رئيسًا بدون منافس، وبعد انتخابات الجمعية الوطنية (البرلمان) عدل الدستور كمقدمة لانتخاب بورقيبة رئيسًا لمدى الحياة، ولتسمية الهادي نويرة خلفًا له.

عقب اجتماع بين الحبيب بورقيبة والرئيس الليي معمر القذافي في ١٢ كانون الثاني ١٩٧٤، أعلن ان تونس وليبيا سوف تتحدان، وان بورقيبة سيكون رئيس الدولة الجديدة، والقذافي نائب الرئيس. تردد ان صاحب مشروع الاتحاد، والعامل الاول له كان وزير الخارجية التونسي محمد المصمودي الذي حضر الاجتماع. ولكن، بعد يومين فقط أقيل المصمودي وألغي مشروع الوحدة.

## المعارضية (١٩٧٥-١٩٨٥):

تنامت حركة المعارضة لنظام الرئيس بورقيبة بدءًا من ١٩٧٤ حيث اعتقل العديد من القادة السياسيين والطلاب الجامعيين، خاصة بعد إضراب عام في جامعة تونس (١٩٧٥) تخللته اشتباكات عنيفة بين الشرطة والطلاب. وتجددت مظاهرات الطلاب في ١٩٧٧، بعد ان كانت قد انتقلت إلى صفوف العمال منذ ١٩٧٦. وكان أحمد المستيري من أشهر المعارضين الليم اليين.

أما أبرز حدث داخلي شهدته تونس،







صور عن حوارث قفصة (كانون الثاني ١٩٨٠) حيث حرصت التعليقات التونسية حولها على إظهار مسؤولية ليبيا عن هذه الحوادث.

في السبعينات، فكان انفجار الصراع السياسي الذي شاركت فيه النقابات العمالية حول قضايا سياسية واجتماعية متعددة. وقد بلغ هذا الانفجار ذروته في ٢٦ كانون الثاني ١٩٧٨، حينما تصدى الجيش لكسر الاضراب الذي دعت إليه الحركة النقابية، فوقع العشرات من القتلى، واعتقل قادة الحركة النقابية وعلى رأسهم الحبيب عاشور.

في ايلول ١٩٧٩، عقد الحزب الحاكم مؤتمره العام حيث طغت الاصوات التي طالبت بانتهاج سياسة الانفتاح والحوار مع الفئات السياسية الداخلية (الهادي نويرة كان من المتحمسين لهذا الاتجاه، لا بل أصبح رمزًا له). وجاءت انعكاسات أحداث الثورة الاسلامية في إيران، في شباط أحداث التدعم هذا الرأي.

في كانون الثاني ١٩٨٠، وقعت معارك بين متمردين وقوات السلطة في مدينة قفصة (عاصمة المنطقة الجنوبية الغربية من تونس) تسببت في مقتل العديد من الطرفين. وقد اتهمت دوائر رسمية تونسية ليبيا بأنها وراء هذه العملية، ما أدّى إلى توتر في علاقات البلدين.

الدستوري الذي يتزعمه الرئيس بورقيبة (نيسان ١٩٨١). كما شهدت البلاد عودة طبيعية للحياة النقابية العادية، توجب بانتخابات تشريعية حرت في اول تشرين الثاني ١٩٨١، واشتركت فيها المعارضة، وباطلاق سراح زعيم الحركة النقابية الحبيب عاشور وإعادته إلى منصبه.

لكن في الشهر الاول من ١٩٨٤، عادت موجة الاضرابات وترافقت مع اضطرابات أطلق عليها «ثورة الخبز». وفي شباط، أضرب قطاع التعليم دعمًا لمطالب المدرسين بزيادة أجورهم، كما أضربت الجامعات (في ايار) احتجاجًا على دخول الشرطة الحرم الجامعي، وصدرت احكام بالاعدام على ١٠ الشخاص شاركوا في «ثورة الخبز». وتوصل الاتحاد العمالي العام، في نيسان ١٩٨٤، إلى اتفاق مع الحكومة يعطي النقابات كلمة أكبر في القرارات يعطي الاقتصاد.

كرونولوجيا أهم احداث سنوات بين على: في ١٠ آب ١٩٨٢، الستقبلت بين على: في ١٠ آب ١٩٨٢، استقبلت تونس زعيم وقادة منظمة التحرير الفلسطينية بعدما تمّ طردهم من بيروت إثر الحصار الاسرائيلي المفروض عليها، وذلك في إطار دور دبلوماسي عربي ودولي نشط لعبته تونس التي كانت قد أصبحت مقرًا للجامعة العربية بعد خروجها من القاهرة عقب زيارة الرئيس المصري أنور السادات عقب زيارة الرئيس المصري أنور السادات اسرائيل. في ١٨ آذار ١٩٨٣، وقعت تونس والجزائر معاهدة صداقة تضمنت ترسيمًا



في آب ٩٨٢: استقبلت تونس المقاتلين الفلسطينيين الخارجين من بيروت. مقاتل يرفع صورة الرئيس التونسي الحبيب بو رقيبة (الى اليمين)، والآخر يرفع صورة الزعيم الفلسطيني ياسر عرفات.

للحدود بين البلدين. بين ٢٩ كـانون الاول ١٩٨٣ و٣ كانون الثاني ١٩٨٤ (خــلال نحو اسبوع واحد)، وقعت اضطرابات («ثورة الخبز») خاصة في قصرين، وفي مرشحًا منهم ١٨ أمرأة)؛ ليبيا طردت قفصة وقابس في المناطق الجنوبيــة وقتــل نحــوٍ مئة شخص، واعتبر وزير الداخليــة مســؤولاً عن هذه الاضطرابات وصدر حكم عليه يقضى بسجنه عشر سنوات.

في ١٩٨٥، انتخابــات بلديــــة (١٢

ايار) اشترك فيها ٩٢٪ من الناحبين وقاطعتها المعارضة، وفياز بهيا مرشيحو الحيزب الاشيراكي الدسيتوري (٥٠٠ ٣٤٥٠) ٣٥٢ تونسيًا بتهمة التجسيس (٢٠ آب) وقطعت العلاقات الدبلوماسية بين البلدين (٢٦ ايلول)؛ غارة اسرائيلية ضد منظمة التحرير الفلسطينية في تونس (أول تشرين الاول).

في ١٩٨٦، اتفاق فرنسي-تونسي حول ممتلكات الفرنسيين الذين لم يعودوا يقيمون في تونس (٢٤ ايلول)؛ حكم غيابي بسجن مزالي مدة سنة بتهمة عبوره الحدود التونسية بصورة غير شرعية (٢ تشرين الاول).

في ١٩٨٧، قطعيت العلاقيات الدبلوماسية مع إيران (٢٦ آذار)؛ وقعت اضطرابات في مدينة تونس على يد طلاب اسلامیین (۲۳ نیسان)؛ صدر حکم علی مزالي (مقيم في سويسرا) يقضي بسجنه مع الاشغال الشاقة لمدة ١٥ عامًا (٢٤ نيسان)؟ عمليات تفجير في أربعة فنادق (في سوسة ومونا ستير) في ٢ آب؛ حكم بالاعدام على ٧ من الناشطين في الحركة الاسلامية التونسية، وبالسجن مع الاشغال الشاقة المؤبدة على رشيد غنوشي (٢٧ ايلول)؟ تعيين زين العابدين بن على رئيسًا للوزراء (٢ تشرين الاول)؛ زين العابدين بن على يزيح الرئيس الحبيب بورقيبة «الذي تقدمت به السن وأصبح عاجزًا عن مهمات الدولة» ويحل محله ويبادر إلى تعيين الهادي بكوش رئيسًا للوزراء (٧ تشرين الثاني)، وبعد اسبوعين ونيف يُعلن عن اكتشاف مؤامرة ضد الجنرال الرئيس بن على الذي، بعد نحو اسبوعين (أي في إوائل كانون الاول) يعفو عن ٢٤٨٧ سجينًا و٧٩١ معتقلًا سياسيًا، ثم يلغى «محكمة الأمن» التي كانت قد أنشئت منذ العام١٩٦٨.

في ١٩٨٨، زيارة الرئيس الليي معمر القذافي لتونس (٤ شباط)؛ العفو عن دفعة حديدة (٢٠٤٤) من السنجناء بينهم

معتقلون سیاسیون (۱۸ آذار)؛ بن علی يتسلم بنفسه حقيبة وزارة الدفاع (١١ نيسان)؛ العفو عن بن صلاح ١٥ عامًا من النفي (٣٠ نيسان) وعودته إلى البلاد (١٦ حزيران)؛ العفو عن رشيد غنوشي (١٤) ايار)؛ تفكيك تمثالين تكريميين للحبيب بورقيبة في مدينة القيروان (١٢ حزيران)؟ إجازة تعدد الاحزاب (٢٨ حزيران)؛ إلغاء المادة التي تجيز للرئيس البقاء في سدة الرئاسة مدى الحياة، واستبدالها بإحسازة التمديد لولايتين متعاقبتين (٢٥ تموز)؛ زيارة الرئيس بن على للبيا (٦ آب)؛ استبدال إسم «جادة بورقيبة» في تونس العاصمة باسم «جادة ٧ تشرين الثاني» وهـو اليـوم الـذي يرمز إلى تاريخ استلام بن على السلطة في ۱۹۸۷؛ زیارة بن على لفرنسا (۱۲ ايلو ل).

يبقى صدور الميشاق الوطين (في تشرين الثاني ١٩٨٨) أهم حدث ميّز العام الإمه ١٩٨٨ وقد شدد هذا الميشاق على الهوية العربية والاسلامية لتونس، فكان البند الاول فيه: «هوية شعبنا عربية اسلامية متميزة تمتد حنورها في ماض بعيد حافل بالابحاد»؛ واشاد الميشاق بالمقابل بـ«التحول النوعي الذي خلق ظروف القطيعة مع عهد الذبول والانحطاط ومهد للأجيال الحاضرة سبل مواكبة العصر والمعارف الحديثة». واقترن بالميثاق انفتاح نسبي على المعارضة الاسلامية الاصولية لفترة قصيرة قبل ان تتجدد المواجهة معها لتقود إلى ضربة قاصمة لها منذ ١٩٩١.

في ١٩٨٩، العفو عن ١٢٤٦ معتقلاً

(١٨ آذار)، أصبح عدد الذين شملهم العفو منذ ٧ تموز ١٩٨٧ نحسو ٩٧٠٠ سمين ومعتقل؛ إعادة انتخاب بن علي رئيسًا للجمهورية (أول نيسان).

في ١٩٩٠، انتخابات بلدية اشترك فيها ٧٩،٣٧٪ من مجموع الناخبين، وفاز «التجمع الدستوري الديمقراطي»، وهو نفسه الحزب الدستوري الاشتراكي سابقًا وقد بُدّل إسمه ابتداء من ٢٧ شباط ١٩٨٨، بدير ٣٧٧٤ مقعدًا بلديًا (في ٢٤٥ دائسرة)، ونال المستقلون ٣٢٨ مقعدًا (كانون الثاني)؛ في أثناء حرب الخليج الثانية، تم

اعتقال ۲۰۰ من اعضاء حركة «النهضة» (كانون الاول).

في ١٩٩١، اندلاع مظاهرات تطالب باطلاق سراح المعتقلين من اعضاء «النهضة» (٢ كانون الثاني)؛ استطلاعات ودراسات دلت على ان نحو من ٩٣٪ من التونسيين على استعداد لدعم العراق (آذار)؛ تعليق «الاتحاد العام للطلاب التونسيين (٩٩ آذار)؛ بن علي ينشىء اللجنة العليا لحقوق الانسان (٩ نيسان)؛ اعتقال طلاب إسلاميين (ايار)؛ إعدام ٣ اسلاميين (٩ تشرين الاول) بتهمة إقدامهم السلاميين (٩ تشرين الاول) بتهمة إقدامهم

الرئيس التونسي الحبيب بو رقيبة (الى يمين الصورة) والرئيس الجزائري الشاذلي بن جديد، وخلفهما الزعيم الفلسطيني ياسر عرفات (آذار ١٩٨٣: معاهدة صداقة وتعاون بين تونس والجزائر).



على مهاجمة مركز لحرب «التحميع الدستوري الديمقراطي» في شباط.

في ۱۹۹۲، بلغ عدد الموقوفين الاسلاميين، خاصة من «النهضة»، من اوائل ۱۹۹۱ نحو ۸ آلاف إسلامي.

وعرف النصف الاول من ١٩٩٣ إجراءات إقتصادية مهمة: أصبح الدينار التونسي قابلاً للتحويل، وجرى تخفيف المراقبة على المبادلات التجارية، وتخصيص (خصخصة) بعض المشاريع. في تشرين الثاني، كشف الامن التونسي علاقة أحد قياديي منظمة التحرير الفلسطينية ويدعى عدنان حسن ياسين مع «الموساد» الاسرائيلية، واعترف ياسين بهذه العلاقة وبأنه ضابط في «الموساد».

في انتخابيات ٢١ آذار ١٩٩٤، وحصل الرئيس زين العابدين بن علي على على و٩٩٩، ٩٩ أمن اصوات الناخبين ليبدأ ولاية ثانية تمتد خمس سنوات، فيما حصل الحزب الحاكم «التجمع الدستوري الديمقراطي» على ٩٧،٧٣ أمن الاصوات ليسيطر على ١٤٤ مقعدًا. أما المقاعد الـ٩١ الاضافية فتوزعتها أربعة احزاب معارضة: ١٠ لحركة التجديد الديمقراطيين الاشتراكيين، ٤ لحركة التجديد (الحزب الشيوعي سابقًا)، ٣ للاتحاد الديمقراطي الوحدوي، ومقعدان لحزب الشعبية.

وفي ١٣ حزيران ١٩٩٤، شهدت تونس انعقاد أول قمة إفريقية على ارضها منذ تأسيس منظمة الوحدة الافريقية قبل ٢١ سنة. وحققت هذه القمة رقمًا قياسيًا

من حيث رؤساء الدول الحاضرين، إذ توافد على تونس ٤٢ من رؤساء الدول الافارقة وثلاثة نواب رؤساء من بين ٥٣ من الدول الاعضاء، وأبرز الحاضرين كان رئيس افريقيا الجنوبية (أو جنوب افريقيا) نيلسون مانديلا. واعتبرت هذه القمة تاريخية لجهة قرارها بحل لجنة حركات التحرير إذ لم يعد هناك اطلاقًا أي بلد افريقي تحت السيطرة الاجنبية. واتخذت القمة أكثر من ٢٠ قرارًا، وشهدت مبادرة تونسية لصياغة ما سمي وشهدت مبادرة تونسية لصياغة ما سمي مشروعه الرئيس التونسي.

في كانون الشاني ١٩٩٥، تحاهل التونسيون تجاهلاً تامًا الذكرى الواحدة والعشرين للوحدة التونسية الليبية (التي لم تستمر سوى ٢٤ ساعة)، رغم ان الرئيس الليبي معمر القذافي يذكر بها في جميع المناسبات ويعتبر ان ليبيا ما زالت متمسكة الرئيس التونسي بورقيبة والزعيم الليبي القذافي في جزيرة جربة التونسية. وترتبط ذكرى هذه الوحدة بالوزير الاول التونسي هادي نويرة الذي عارضها بقوة واستطاع الرئيس بورقيبة بالغائها وعزل وزير الخارجية محمد المصمودي الذي كان المخارجية محمد المصمودي الذي كان مهندس الوحدة.

وفي ٢٦ تشرين الاول ١٩٩٥، وقع بن على ورئيس الوزراء الاسباني فيليبي غونزاليس (في القصر الجمهوري في تونس) معاهدة «صداقة وحسن حوار وتعاون». واعتبرت المعاهدة الاولى من نوعها بين تونس وبلد غربي، وجاءت تتويجًا لزيارة بن

علي لاسبانيا في ١٩٩١، وزيارة الملك خوان كارلوس لتونس في ١٩٩٤، وتقدم اسبانيا إلى المرتبة الثالثة بين شركاء تونس الاوروبين بعد فرنسا وايطاليا.

تميز العام ١٩٩٥، بصورة عامة، باستمرار الهدوء السياسي. وكان من بين الاحداث التي شهدتها تونس، إضافة إلى ما سبق، الخلاف بين حكومة الرئيس زين العابدين بن علي ومنظمة العفو الدولية، واعتقال رئيس حركة الديمقراطيين الاشتراكيين محمد مواعدة. أما حركة النهضة فأعادت (في بداية ١٩٩٥) انتخاب زعيمها راشد الغنوشي على رأس هذه الحركة المحظورة.

في ٨ كانون الثاني ١٩٩٦، عقدت قمة تونسية-ليبية (في لقاءين) على جانبي الحدود المشركة، وعكست تحسنًا في العلاقات بعد فترة من التأزم. ومنذ نيسان (١٩٩٦)، وإثر تبادل الزيارات بين وزراء تو نسيين و خليجيين، بدأت العلاقيات التونسية-الخليجية تشهد انعطافًا من حال التطبيع التي تكرس منذ ١٩٩٢ إلى حال العلاقات الجيدة والمتطورة في إطار اتفاقات تعاون في قطاعات مختلفة. وفي آذار (١٩٩٦)، ولمناسبة الذكرى الاربعين لاستقلال تونس، وفي اشارة إلى قمة شرم الشيخ، قال الرئيس بن على، منتقلًا الدول الغربية: «... إن تونس التي ستتابع دعمها الصادق لمسار السلام... تذكَّر المحتمع الدولي الذي اهتز لعمليات الارهاب التي وضعت مسار السلام في خطر، وكأنه يكتشف ذلك للمرة الاولى، بما كانت

نبهت إليه الاشقاء والاصدقاء من اخطار تنامي التطرف... ومن المفارقات ان هذه الظاهرة (التطرف والارهاب) تتغذى من تساهل البعض في منح عناصرها اللجوء السياسي، ومن الجالات المفتوحة امام المتطرفين للانضمام في شبكات واسعة والحصول على التمويل وبث الدعاية... ومن المفارقات ايضًا ان تجد الدعاية والمساندة من بعض الهيئات والمنظمات التي تدعي الدفاع عن حقوق الانسان والجميع يعلم ان كثيرًا من الدول التي آوت بعضهم وامثالهم لم تعتبرهم متطرفين إرهابين إلا عندما تحول خطرهم إلى اراضيها».

بعد محمد مواعدة، رئيس حركة الديمقراطيين الاشتراكيين، الذي يقضي حكمًا بالسجن مدته ١١ عامًا بعد إدانته بالتخابر مع بلد أجنبي (ليبيا)، أو دع النائب خميس الشماري السجن (في ١٨ ايار ١٩٩٦) ووضع على ذمة القضاء بعدما وجه إليه تهمة «إفشاء اسرار قضائية».

وفي ١٥ ايسار ١٩٩٦، بسدأت المحتماعات لجنة العمل المكلفة ملف المصادر المائية في الشرق الاوسط المنبقة عن المفاوضات المتعددة الاطراف وذلك في مدينة الحمامات التونسية. وشارك في الاجتماعات ممثلون عن ٤٩ دولة بينها ١٢ بلدًا عربيًا (قاطعتها سورية ولبنان)، ومندوبون عن الامم المتحدة والاتحاد والروسي إضافة إلى الراعيين الاميركي والروسي وإلى الوفد الاسرائيلي الذي يرأسه الخبير في المياه ابراهام ليتسوس (عضو سابق في الكنيست).

في حزيران ١٩٩٦، حضر الرئيس زين العابدين القمة العربية المنعقدة في القاهرة (غاب عنها العراق، إذ لم يُدع إلى حضورها) وألقى كلمته في الجلسة الافتتاحية بصفته رئيس الدورة الحالية لجامعة الدول العربية، وأيد فيها المسيرة السلمية طبقًا للشرعية الدولية. والمعروف ان انعقاد هذه القمة حاء بعد انتخاب زعيم الليكود، نتانياهو، رئيسًا للوزراء في اسرائيل خلفًا لشمعون بيريز.

إزاء إسرائيل: في أول لقاء على بين وزيري خارجية البلدين، التونسي الحبيب بن يحيمي والاسرائيلي شمعون بيريز في نيويورك في ايلول ١٩٩٤، اتفق الوزيران على حدول زمني تدريجي لعلاقات البلدين. وفي اواخر تشرين الثاني ١٩٩٥، احتمع بن يحيى مع وزير الخارجية الاسرائيلي، باراك (كان بيريز قد أصبح رئيسًا للوزراء في اسرائيل)، على هامش الاجتماع الوزاري الاوروبي-المتوسطي في برشلونة، وربط بين نجاح الانتخابات الفلسطينية والتقدم خطوة حديدة في طريق التطبيع مع اسرائيل. وفي خطاب ألقاه في تشرين الثاني ١٩٩٥، شدّد الرئيس بن علي على ان «العلاقات مع اسرائيل ستتطور بمقدار تقدم المحادثات بين الاطراف المعنية بعملية السلام وتبلور نتائجها الملموسية، مساهمةً منيا في اقسرار السلام الشامل والعادل والدائم في المنطقة». وفي اوائل ١٩٩٦، أعلن عن فتح قسمين لرعاية المصالح في سفارتي بلجيكا في تونسس وتل ابيب. والمعروف ان هـذا الاجـراء هــو

أدنى مستوى في العلاقات الدبلوماسية. وبدأت تونس تستقبل شخصيات اسرائيلية من رحال الاعمال والسياحة والاقتصاد والفن في مقدمهم وزير البيئة يوسي ساريد المني شارك في مؤتمسر لوزراء البيئة إلى المتوسطيين. وارسلت تونس وفودًا مماثلة إلى اسرائيل. وتزامن هذا التقدم في العلاقات التونسية الاسرائيلية، مع تنشيط في العلاقات التونسية الاميركية، ذلك ان العلاقات التونسية المتحدة تحرص على تطويس التعاون الثنائي مع تونس للورها في دعم مسار التسوية السلمية في الشرق الاوسط»، وهي العبارة التي رددها المسؤولون الاميركيون.

في اواخر نيسان ١٩٩٦، عينت تونس خميس الجهيناوي (يعمل مستشارًا في وزارة الخارجية) رئيسًا لمكتب الاتصال في تل أبيب، بعد أقبل من شهر على مباشرة رئيس مكتب الاتصال الاسرائيلي في تونس شالوم كوهين مهماته. وكان الاتفاق الذي توصل إليه وزيرا الخارجية، التونسي والاسرائيلي في واشنطن برعاية وزير الخارجية الاميركي كريستوفر (كانون الثاني المجارجية الاميركي كريستوفر (كانون الثاني نيسان ١٩٩١)، ينص على فتح المكتبين في ١٥ نيسان ١٩٩١). لكن العدوان الاسرائيلي على لبنان (عملية «عناقيد الغضب») حمل التونسيين على تأجيل الموعد إلى اواحر ايدار الرويار).

وبدا، من المتابعة اليومية، ان التونسيين والاسرائيليين يركزون، في هذه المرحلة، على تطوير التعاون السياحي في الدرجة الاولى (عن اليهود في تونس، راجع

«حربة» في مدن ومعالم).

الشراكة مع الاتحاد الاوروبي: تركز الاهتمام، في النصف الاول من ١٩٩٥، على المفاوضات التي حرت في بروكسيل لوضع بنود اتفاق الشراكة بين تونسس والاتحاد الاوروبي، فيما انصب الاهتمام في النصف الثاني من العام نفسه على وضع الصيغ والآليات التي تضع الاتفاق على سكة التنفيذ.

وقضى الاتفاق بانشاء منطقة للمبادلات الحرة في العام ٢٠١٢ بعد منح الصناعة التونسية فرصة لاعادة هيكلة بنيتها وتحديث تجهيزاتها وتحسين أدائها. وستنتقل العلاقات التجارية (بموجب هذا الاتفاق) بين تونس والاتحاد إلى مستوى من حرية التبادل بعد المرور في ثلاث مراحل تؤدي إلى تكييف النسيج الصناعي المحلي مع متطلبات المنافسة الخارجية. وتستمر المراحل الثلاث نحو ٢١ سنة (١٩٩٦-٢٠١٢).

ولتنفيذ اتفاق الشراكة باشرت تونس خطة واسعة أطلق عليها إسم «خطة تأهيل الصناعة». وستشمل في مرحلة أولى ٠٠٠ مصنع محلي. كذلك نص الاتفاق على إنشاء مركز للأعمال باستثمارات قيمتها ٢٠ مليون إيكو (الوحدة النقدية الاوروبية، أي ما يعادل ٢٤ مليون دولار) سيتولى التدقيق في المصانع المرشحة للتأهيل. وحاء تنشيط دور البورصة في إطار خطة لتطوير السوق دور البورصة في إطار خطة لتطوير السوق المناطقة المتوسطية. وللمرة الاولى يرد إسم البورصة التونسية في التقرير السوي

(١٩٩٦) للشركة المالية العالمية SFI (إحدى مؤسسات البنك المدولي)، وفيه ان بورصة تونس جاءت في عداد العشرين من الاسواق المالية التي سجلت افضل النتائج.

في ١١ حزيران ١٩٩٦، صدة على النواب التونسي على اتفاق الشراكة الذي توصلت إليه تونس والاتحاد الاوروبي في صيف ١٩٩٥. وهذا الاتفاق يحل محل إتفاق التعاون الذي كانت تونس قد وقعته مع السوق الاوروبية المشتركة في ١٩٧٦. وانتهى مفعوله في ١٩٧٦.

# فى إطار الاتحاد المغاربي

(راجع «اتحاد المغرب العربسي» (الاتحاد المغاربي)، ج١، ص ٩٠-٩٦).

استمرار التعثر وتعاظم المعوقات: في شباط ١٩٩٦، كانت الذكرى السابعة على إنشاء اتحاد المغرب العربي. ومرت الذكرى في احواء تشاؤمية إزاء الاوضاع اليي آل إليها الاتحاد بمواجهته صعوبات عدة ذات طابع داخلي بالنسبة إلى كل دولة على حدة من جهة، وذات طابع اقليمي يطاول محاور العلاقات الثنائية والمتعددة كما هو الحال بالنسبة إلى العلاقات مع الاتحاد الاوروبي والموقف حيال معالم الوضع الاستراتيجي في منطقة شمالي افريقيا من جهة أخرى.

تأثرت مسيرة الاتحاد كثيرًا بالخلافات التي نشأت، بين الفينة والأخرى، بين الشركاء المغاربيين، بخاصة المغرب والجزائر. فانفراج العلاقة بين الرباط والجزائر حلال عهد الرئيس الجزائري الشاذلي بين جديد أسهم إلى حد كبير في إعطاء دفعة للبناء

المغاربي. بيد ان تأثر تلك العلاقة بالخلافات الناشئة، حول مشكلة الصحراء انعكس سلبًا على الاتحاد. فبقاء المشكلة دون حل على امتداد السنوات السبع الماضية ألقى بظلاله على اوضاع الاتحاد المغاربي. لذلك كان طبيعيًا كلما ظهرت الخلافات، بخاصة بين المغسرب والجزائس، ان ينتقسل نسزاع الصحراء الغربية إلى الواجهة. ووصل الامر إلى حد إغلاق الحدود بين الجزائس والمغرب بدءًا من صيف ١٩٩٤ حينما اكتشفت الرباط شبكة تضم عناصر من المغرب والجزائر شنت هجمات على مراكز مغربية، ما حدا بالسلطات المغربية إلى فرض نظام تأشيرة على الرعايا الجزائريين، وردت الجزائر بإغلاق الحدود، وهو إجراء لا يسزال مستمرًا (ربيع ١٩٩٦).

وأكبر ضربة تلقاها الاتحاد تمثلت في طلب المغرب، قبل نهاية ١٩٩٥، وقفًا موقعًا لمؤسسات الاتحاد احتجاجًا على مواقف الجزائر التي تدعم جبهة بوليساريو (في الصحراء الغربية)، ما شجّع على امكان معاودة سياسة المحاور في منطقة شمالي افريقيا، خاصة في ضوء غياب المغرب وليبيا عن الاحتماع الثلاثمي لوزراء خارجية الجزائر وتونس وموريتانيا الذي استضافته الجزائر في شباط ١٩٩٦.

أضف إلى ذلك ان العواصم المغاربية دخلت في مفاوضات ثنائية مع بلدان الاتحاد الاوروبي بدل وضع سياسة جماعية يقوم الحوار من خلالها بين الاتحاد المغاربي والاتحاد الاوروبي. فقد ابرمت تونس اتفاق الشراكة الاقتصادية والسياسية مع بلدان

الاتحاد الاوروبي بمعزل عن مواقف شركائها المغاربيين. وقد فعل المغرب الأمر نفسه عندما ادار مفاوضات شاقة مع بلدان الاتحاد الاوروبي حول ملفات الصيد البحري، ثم الشراكة الاقتصادية والسياسية.

وفي مؤتمر برشلونة للحسوار الاوروبي-المتوسطي الذي استضافته اسبانيا في ١٩٩٥، كان الحوار المغاربي ثنائيًا ايضًا، إضافة إلى تغييب ليبيا، وارتداء حضور موريتانيا صفة «المراقب».

فعلى الرغم من توقيع دول الاتحاد المغاربي لأكثر من ستين اتفاقية في الستينات والسبعينات (أي خلال طور التمهيد لإقامة الاتحاد)، وتوقيع نحو اربعين اتفاقية منذ تاريخ الإنشاء في ١٩٨٩ حتى الآن (ربيع تاريخ الإنشاء في ١٩٨٩ حتى الآن (ربيع الاتفاقيات الاتحادية ما زال حبرًا على ورق، وإن الاتفاقيات الثنائية بين دول المغرب العربي هي التي ما زالت قائمة.

الضمام مصر إلى الاتحاد: في ١٢

تشرين الثاني ١٩٩٤، حضر وزير الخارجية المصري، عمرو موسى، الاجتماع الوزاري للاتحاد المغاربي السادس عشر الذي عقد في الجزائر، بصفة مراقب، ذلك ان «مصر لم تتقدم حتى الآن بطلب للانضمام إلى الاتحاد المغاربي (...) ذلك ان اتفاق تأسيس الاتحاد افترض انه تجمع مغلق، واضح من تسميته، وعليه لا توجد إجراءات دستورية للانضمام ومطلوب دراستها اولاً من حانب اللجنة ومطلوب دراستها اولاً من حانب اللجنة القانونية في الاتحاد». وقد اعتبرت المشاركة المصرية بصفة مراقب (كخطوة أولى قبل

قبول انضمام مصر في إحتماع قمة مغاربية لاحقة مقررة في ليبيا) محاولة جديدة لانعاش مسار الاتحاد المغاربي الذي يشهد مصاعب سياسية وأمنية زاد في تعميقها تأثير الاوضاع الداخلية في المدول الاعضاء وتراجع حطوات التنسيق وتزايد الضغوط الخارجية التي بلغت ذروتها في فرض عقوبات على ليبيا (راجع «ليبيا» في جزء لاحق من هذه الموسوعة) ابعدتها عن المشاركة في مشاريع البناء المغاربي.

وطلب مصر الانضمام إلى الاتحاد المغاربي أعطي تفسيرات ركزت على ان ثمة استراتيجية حديدة تنتهجها مصر للافادة من التطورات التي تشهدها المنطقة المغاربية خصوصًا على صعيد انفتاحها على اسرائيل من خلال إقامة مكاتب اتصال وروابط اقتصادية وتجارية مرشحة لمزيد من التطور؛ إضافة إلى ان الانشغالات الرئيسية للدول مغاربية مثل الجزائر وتونس تلتقي مع خطة القاهرة في مواجهة تنامي التيارات الاسلامية المتطرفة.

محاولات تونس في ترميم الاتحاد: تونس أكثر بلدان الاتحاد المغاربي المجذابًا إلى سياسة الحلول الوفاقية عند كل ازمة تنشب بين دوله. ذلك انها تنطلق من مناهضة التطرف الديني فتجد نفسها ملتزمة دعم النظام الجزائري كونه يلتقي معها في خط مواجهة الاصولية، ولأنها ترى ان انهيار نظام الجزائر الراهن يجلب لها المزيد من المتاعب في حال قيام نظام اسلامي على حدودها الشرقية. وأكثر ما تخشاه تونس ان يتحول تضامن

الحركات الاسلامية في الجزائر وتونس إلى تحالف يستفيد من الخلفية الاستراتيجية لوجمود نظمام إسمالامي يحكم الجزائسر. وبالدرجة نفسها من الاهتمام، تسرى تونس ان نجاح المغرب في إقامة تعددية سياسية تحت مظلة الديمقراطية يضعف احتمالات انتشار المد الاصولي. لذلك تحاول تونس ان تقف على المسافة نفسها بين الجزائر والمغرب ضمن معادلة يصعب فيها التوازن. ففي التعاطي مع تطورات نزاع الصحراء الغربية، وبخاصة عند استضافتها مؤتمر القمة الافريقية، تعرضت تونس لانتقادات مغربية بسبب السماح لوفد جبهة «بوليساريو» بالمشاركة في المؤتمر، وكذلك الحال إزاء حضور وفد عن المنظمة الافريقية في الفريــق المكلف الاشراف على تنظيم الاستفتاء في الصحراء الغربية. واختارت تونس، حينها، حلاً وفاقيًا يستند إلى استقبال وفد الصحراويين في القمة الافريقية ليس بصفة دولة كاملة العضوية، وإنما بصفتها حركة تنازع المغرب في مستقبل الصحراء.

بعد أقل من شهر واحد من طلب المغرب وقفًا موقتًا لمؤسسات الاتحاد المغاربي (كانون الاول ١٩٩٥) بعد تزايد خلافاتها مع الجزائر في شأن الموقف من تطورات نزاع الصحراء المغربية، اتفق الرئيسان التونسي والليبي خلال قمتهما الأحيرة (كانون الثاني ١٩٩٦) على القيام بمبادرات للحؤول دون انهيار الاتحاد، وأكدا تعلقهما بالكيان المغاربي باعتباره خيارًا استراتيجيًا، وارسلا مبعوثين للمغرب لتطويق الازمة وتفعيل الاتحاد.

# مناقشة بعد • ٤ سنة على الاستقلال

تحت عنوان «تونس في عيد استقلالها الد ٤: صيغة الوفاق تعزز التعددية»، نشرت «الحياة» (العدد ١٢٠٧٨، تساريخ ٢٠ آذار ١٩٩٦):

قطعت تونس اشواطًا مهمة على طريق تكريس استقلالها وتحقيق التنمية في الاربعين سنة التي مضت على إنفصالها عن فرنسا. فهي انتقلت من مستعمرة مسلوبة السيادة إلى بلد متطور في كل الجالات.

وجاء الاستقلال الذي تحل اليوم ذكراه الاربعون على خلفية انقسام داخل الحركة الوطنية بين جناح الامين العام لـ الحزب الحر الدستوري» المحامي صالح بن يوسف، الذي عارض اتفاقات الحكم الذاتي في العام ١٩٥٥، لأنها ارجات الحصول على الاستقلال الناجز إلى العام ١٩٥٧، وجناح رئيس الحزب المحامي الحبيب بورقيبة الذي وحنار طريق المرحلية لاقناع الاشتراكيين الذين كانوا يمسكون دفة الحكم في فرنسا بالاسراع في منح الاستقلال لتونس والمغرب حتى لا يتحولان إلى وضع جزائري.

ولما تسلم التونسيون مقاليد الامور في بلدهم، لم يجدوا سوى بقايا دولة أنهكها قرنان ونصف القرن من الحروب الداخلية والصراعات وحنقتها سطوة الجهاز الاداري الفرنسي طيلة الحقبة الاستعمارية. فكانت اول مهمة نهض بها الحكم الاستقلالي هي وضع دستور وانتخاب بحلس تأسيسي وإرساء مؤسسات دولة حديثة.

إلا ان السيادة بقيت منقوصة في الاعوام الأولى بسبب استمرار مرابطة حيث الاحتلال في ثكن الجنوب والقاعدة العسكرية في بنزرت (الشمال) وتشبث المستوطنين الفرنسيين بالاراضى

الزراعية التي انتزعوها من اصحابها. لذا طغت على الحقبة الاولى من الاستقلال معركة استكمال السيادة التي بلغت ذروتها لدى استعادة قاعدة بنزرت مطلع الستينات وتأميم اراضي المستوطنين في العام ١٩٦٤. ويمكن القول ان هذه «الحلقة الساحنة» من تكريس الاستقلال أعادت ربط حسور تونس مع عيطها العربي، إذ استقبلت بنزرت الحورة الرؤساء الثلاثة بورقيبة وجمال عبد الناصر وأحمد بن بلة في العام ١٩٦٣.

داخليًا تركزت جهود التنمية على نشر التعليم وتحسين الاوضاع الصحية والاجتماعية وهما المحالان اللذان قفزا بالبلد من حال إلى حال واتاحاطي قرنين من التخلف في أقل من عقدين. ولما حاء الكاتب محمود المسعدي خريسج «السوربون» إلى وزارة التربيسة في العام ١٩٥٨ تكريس اجبارية التعليم وجمانيته لانشاء نخبة حديشة على انقاض النظام التعليمي التقليدي. فأوصل المدرسة إلى أقاصي الأرياف والمناطق الجبلية الوعرة واستطاع البلد في زمن قياسي ملء الفراغ الذي تركته الهجرة الجماعية للكوادر الادارية والتعليمية النائن والتعليمية

وبعد أربعة عقود من الاستقلال احتزلت تونس الزمن فتطورت من بلد لا توجد فيه سوى حامعة واحدة (الجامعة الزيتونية) في العام ٢٩٥٦ إلى بلد يملك ست حامعات وعشرات الكليات والمعاهد العالية ومراكز البحوث والدراسات، بالاضافة إلى مدينة العلوم التي أنشئت في السنوات الأخيرة والتي ستشكل عند استكمالها حسرًا متينًا مع أكثر مراكز العلم تطورًا في العالم. وتخصص تونس حاليًا ٣٤ في المئة من موازنتها للتربية والتعليم ووضعها التقرير العالمي الخاص بالتنمية البشرية بين البلدان الخمسة عشر الأولى التي بلغت مستوى عاليًا على صعيد التنمية البشرية. كذلك تتبوأ تونس المرتبة الأولى بين البلدان المغاربية على

صعيد محو الأمية.

واستمرت جهود نشر التعليم بعد التغيير السياسي الذي قاده الرئيس زين العابدين بن علي في السابع من تشرين الثاني العام ١٩٨٧ وطاول جميع قطاعات التربية والبحث العلمي. وتشير الاحصاءات إلى ان عدد طلاب المدارس قفز من ٢٦٦ ألف طالب كانوا يؤمون ٨٢٠ مدرسة ابتدائية في بواكير الاستقلال إلى أكثر من مليون ونصف المليون طالب حاليًا موزعين على أربعة تانوية يدرس فيها أكثر من نصف مليون طالب، وبلغ عدد طلاب الجامعات أكثر من ٠٠ ألف طالب.

كذلك قطع البلد اشواطًا كبيرة على الصعيد الاجتماعي بعد تحسين مستوى دخل الفرد وارتفاع الحد الأدنى المضمون للرواتب إلى ١٥٠ دولارًا في الشهر حاليًا. واستأثر القطاع الصحي ببر كيز حاص، إذ قضت تونسس على الاوبئة والامراض المعدية وتوسعت شبكة المستشفيات والمصحات حلال الاربعين سنة الماضية إلى كل المحافظات ووصل الطبيب إلى المناطق البعيدة حتى ان البيانات الأحيرة للأمم المتحدة قدرت نسبة المسكان الذين يحصلون على الخدمات الصحية السكان الذين يحصلون على الخدمات الصحية المسكان الذين عصلون على الخدمات الصحية المسكان الذين المسكلة المستحدة المستحدة المستحدة المسكان الذين المسكلة المستحدة المسكلة المستحدة المسكلة المستحدة المستحدة المستحدة المسكلة المستحدة المستحد

وأدى تطور الذهنيات والتحول الاجتماعي في العقود الماضية إلى تغيير صورة المجتمع الذي انتقل من مجتمع زراعي إلى مجتمع مدني. إذ كان سبعون في المئة من التونسيين يعيشون في الريف العمام ١٩٦٦ (بعد عشر سنوات من نيل الاستقلال) فتراجعت النسبة إلى أربعين في المئة فقط حاليًا.

ومع نمو المدن وانتشار التعليم تآكلت شبكة العلاقات القبلية ونمط الاسرة الكبيرة إذ أدت سياسة تحديد النسل الحازمة إلى ارتفاع نسبة الاسر الصغيرة العدد إلى ثمانين في المئة من الأسر

التونسية. وفي هذا السياق تشير الاحصاءات إلى ان متوسط عدد الأطفال في الأسرة الواحدة الذي كان يعادل ثمانية أطفال في أواسط الخمسينات تراجع حاليًا إلى ثلاثة أطفال بعدما صار أكثر من نصف الامهات يتعاطين حبوب منع الحمل.

وأتاح الحد من معاناة المرأة ومنحها حقوقًا واسعة أدرجت في قانون الاحوال الشخصية الصادر في العام ١٩٥٩، والذي تعزز باجراءات جديدة أكثر تطورًا اتخذها الرئيس بن علي في العام ١٩٥٩، رفع المستوى الثقافي للمسرأة التونسية وأكثر القطاعات دقة وصعوبة مثل قيادة الطائرات والهندسة الجيولوجية ووصلت إلى الوزارة في وقت مبكر.

كذلك تحسن وضع المرأة مع تقدم متوسط سن الزواج من ١٩ عامًا في سنة الاستقلال إلى ٢٥ عامًا حاليًا، فيما تراجع فارق السن بين الزوج والزوجة من ١١ عامًا إلى اربعة أعوام فقط.

وألقى هذا التطور الاحتماعي الشامل بظلاله على نمو البيئة التقافية في اتجاهين: فهو حمل على توسعة شبكة المكتبات ودور الثقافة وقاعات السينما والمسارح، لكن نمو المؤسسات الثقافية ساعد في دوره على رفع المستوى الثقافي العام.

وطبيعي ان تتشكل نخبة سياسية في مثل هذا المناخ الثقافي. فبعدما كرس الرئيس السابق بورقيبة نظام الحيزب الواحد في العام ١٩٦٤ وتصادم مع المعارضة السياسية واتحاد النقابات، بدأ يسعى للتعايش معها في الثمانينات ومنح ترخيصًا لثلاثة احزاب معارضة.

إلا ان التعددية قطعت شوطًا حاسمًا بعد وصول الرئيس بن علي إلى سدة الحكم. إذ ارتفع عدد الاحزاب المرحص لهما إلى سمة احراب، وتكرست صيغة حديدة من الوفاق لما وقع «التجمع الدستوري الديمقراطي» (الذي حل محل الحزب الاشتراكي الدستوري بعد التغيير) مع احزاب المعارضة والمنظمات الشعبية الرئيسية على

«الميشاق الوطني» الذي حدد «هدفًا أسمى همو تثبيت دعائم الدولة، دولة التونسيين جميعًا، باعتبارها اداة لتحقيق طموحات شعبنا وتعبشة طاقاتنا بما يعزز مكانة تونس في العالم».

ويعتبر الرئيس بن علي انه «إذا كانت المكاسب والانجازات عنوان فخار واعتزاز، فإن صونها ودعمها يشكلان واجبًا ينبغي دومًا النهوض به، فذلك هو التغيير في جوهره: فعل

مستمر وتوق إلى الأفضل والأحسن».

ومن ضمن هذه الرؤية أولت القيادة الجديدة في تونسس اهتمامًا رئيسيًا لاستشراف المستقبل والاعسداد للاستحقاقات الآتية:. إذ شدد الرئيس بن علي في غير مناسبة على «ضرورة الوعي، بالتحديات التي ستواجهنا والاهتداء منذ الآن إلى انجع الطرق لرفع هذه التحديات».

# الاحزاب

خريطة الاحرزاب في ضوء انتخابات 1990 البلدية: في ٢١ ايار ١٩٩٥، حرت انتخابات بلدية حاضها حزب «التجمع الدستوري الديمقراطي» الحاكم، وشاركت فيها خمسة احزاب معارضة ولاتحتان للمستقلين.

أعطت نتائج هــذه الانتخابات حــزب «التجمع الدستوري الديمقراطي» أكــثر مـن ٩٩٪. من المقاعد في الجالس البلدية البالغ عددها ٢٥٧.

طعنت حركة «الديمقراطيين الاشتراكيين» بنتائج الدوائر الـ ٣٢ التي تقدمت فيها بمرشحين؛ وأعلنت «حركة التحديد» (الحيزب الشيوعي سابقًا) ان اثنين من الفائزين بالمقاعد الثلاثة التي

حصل عليها «التحالف الانتخابي من احل البلدية» المعارض ينتميان إلى المحلس التأسيسي للحركة (وهو بمثابة لجنة مركزية تأسيسية)؛ وكانت «حركة التجديد» خاضت الانتخابات في إطار تحالف شكلته مع حزب الوحدة الشعبية والاتحاد الديمقراطي الوحدوي، ولم يفز هذا التحالف الذي قدم مرشحين في ١٦ دائرة سوى بثلاثة مقاعد.

واعتبرت حركة الديمقراطيين الاشتراكيين برعامة محمد مواعدة الحاسر الأكبر في هذه الانتخابات، وكانت مصنفة الحزب الرئيسي في المعارضة، وكانت قد فقدت الكثير من رصيدها السياسي بعدما غادرها مؤسسها المحامي أحمد المستيري، واقتفى أثره القياديون البارزون في مكتبها السياسي ولجنتها المركزية.

وجاءت النتائج التي حصدتها احزاب المعارضة في هذه الانتخابات البلدية أقل من النتائج التي حصلت عليها في الانتخابات الاستزاعية الاخيرة (آذار ١٩٩٤)، وفازت خلالها حركة الديمقراطيين الاشتراكيين بعشرة مقاعد وحركة التجديد بأربعة مقاعد والاتحاد الديمقراطيي الوحدوي بثلاثة مقاعد وحزب الوحدة الشعبية بمقعدين فقط (أي ١٩ نائبًا لأحزاب المعارضة من محصوع ١١٤١). في حين ان احزاب المعارضة من محتمعة لم تعد تسيطر سوى على ثمانية مقاعد من أصل ٩٠٠ مقعدًا (أي ما نسبته أقل من ٢٠٠٪)

وكانت الانتخابات البلدية سجلت نسبة مشاركة فاقت ٩٠٪. وفي ضوء تجربة المعركتين الانتخابيتين (آذار ١٩٩٤ الاشتراعية، وايسار ١٩٩٥ البلدية)، طُرح، وما يـزال، السؤال حول المدى الذي سيسمح فيه «التجمع الدستوري الديمقراطي» بظهـور احـزاب حقيقيـة تنافسه، حصوصًا ان هذه الاحزاب لا تملك حق استخدام الاذاعة والتلفزيون لاطلاع الرأي العام على برابحها ومواقفها، فضلاً عن ان صحفها محتجبـة منـذ ومواقفها، فضلاً عن ان صحفها محتجبـة منـذ

التجمع الدستوري الديمقراطي: (حزب الدستور، ثم الحزب الدستوري الجديد، ثم الحزب الاشتراكي الدستوري، ثم الاسم الحالي: «التحمع الدستوري الديمقراطي»): في الأساس، أو البداية البعيدة لحزب التحمع الدستوري الديمقراطي الحاكم، هو حزب الدستور الذي أسسه الشيخ عبد العزيز الثعالي وجموعة من الوطنيين المثقفين في العام ١٩٢٠ وقد استشعروا ان الاستعمار الثقافي الفرنسي يهدّد شخصيتهم القومية والثقافية. ففي العام المذكور (١٩٢٠) نشر الشيخ الثعالي كتابه الشهيدة» وفيه إدانة للاستعمار ودعوة إلى انتزاع الاستقلال والحريات

الأساسية. وقد تعرّض زعماء هذا الحزب إلى النفي؛ وفي ١٩٢٣، انسحب الثعالبي فآلت قيادة الحزب إلى أحمد العاني وصلاح فرحات اللذين لم يتمكنا من النهوض به، فانسحبت منه بحموعة من الشباب الوطني وأسست حزب «الدستور الجديد» في ١٩٣٤. وظل حزب الدستور يعبر عن وحوده احيانًا بتأييد سياسة الباي ومعظم الاحيان بمهاجمة سياسة حزب الدستور الجديد.

بعد الاستقلال، قاطع حزب الدستور كل الانتخابات التي حرت وهاجم الاتجاه العلماني الذي انتهجه بورقيبة. وفي ١٩٦٠، توقفت حريدة الحزب «الاستقلال»، وتوقسف عمليًا نشاطه، فانضم معظم من بقي من زعمائه إلى الحزب الدستوري الجديد.

هذا الحزب نشأ، إذًا، عن انشقاق تزعمه الحبيب بورقيبة داخل حزب الدستور في ١٩٣٣. عقد مؤتمره الاول في قصر هالال في ٢ آذار ١٩٣٤ مكرّس ولادة حزب علماني ومناضل من اجل الاستقلال، وانتخب المؤتمر الحبيب بورقيبة رئيسًا، ومحمود المطيري أمينًا عامًا. ولم تنتظر الحبرب وتبعدهم إلى الجنوب حيث ظلوا حتى الحزب وتبعدهم إلى الجنوب حيث ظلوا حتى والافراج عنهم في ١٩٣٦. وعلى أثر احداث و يسان ١٩٣٨ التي اسفرت عن عشرات القتلى والجرحى في تونس، صدر امر بحل الحزب وتوقيف ضحفه عن الصدور واعتقال زعمائه بتهمة التآمر طحداً من الدولة.

في ١٩٤٥، لجأ بورقيبة إلى القاهرة حيث تابع حملته ضد الاستعمار الفرنسي وشارك في إنشاء لجنة تحرير المغرب العربي في القاهرة التي كانت تضم الحركات الوطنية في المغرب العربي. وفي ١٩٤٨، انتخب صالح بن يوسف امينًا عامًا للحزب الدستوري الجديد مكان محمود المطيري، وكان بذلك زعيم الحزب الفعلي في غياب رئيسه

الحبيب بورقيبة.

في ١٩٥٠، شارك الحزب بشخص صالح بن يوسف في حكومة محمد شنيك الذي بدأ يفاوض الفرنسيين من اجل الحصول على الاستقلال. وعندما فشلت المفاوضات اعتقلت السلطات الفرنسية اعضاء الحكومة وزعماء حزب الدستور الجديد ومنهم بورقيبة، وتمكن الامين العام بن يوسف من الفرار من الأسر وقيادة العمل من الخارج في اثناء اعتقال زعماء الحزب.

بعد التوقيع على اتفاقيات الاستقلال الذاتي نشبت علافات داخل الحزب انتهت بعيزل بن يوسف. وفي مؤتمر صفاقس (٥٩٥١) نشأ تيار منشق عرف باسم «الامانة العامة لحزب الدستور الجديد». وبعد الاستقلال استلم الحزب السلطة وأصبح شيعًا فشيعًا يسيطر على كل النشاطات السياسية في الداخل ليصبح الحزب الحاكم الوحيد (ما يزال حتى اليوم).

في ١٩٦٤، انعقد المؤتمر السابع للحزب وأحذ قرارًا بتغيير إسم الحزب فصار يعرف باسم «الحزب الاشتراكي الدستوري»، وكان وراء هذا القرار الامين العام للحزب أحمد بن صالح. وعلى أثر عزل هذا الأحير في ١٩٦٩، أخذ الحزب ينحو باتجاه الليبرالية والانفتاح على الغرب. امتازت ايديولوجية الحزب، في هذه الفترة، بنسوع من الستراكية دستورية تتحقق عبر تحالف الطبقات الاجتماعية لا عبر صراعها.

في ٢٧ شباط ١٩٨٨، أي بعد نحو ثلاثة أشهر ونصف الشهر من وصول الرئيس زيسن العابدين بس علي إلى السلطة، غيّر الحزب إسمه ليصبح «التجمع الدستوري الديمقراطي»، وكرّس هذا التغيير في مؤتمر عقده الحزب تحت شعار «الانقاذ» ومن اجل مهمة ملاءمة نشاط وبنى الحزب مع الخيارات السياسية الجديدة التي حملها التغيير الذي طوا على رأس السلطة (حلافة بن علي للحبيب بورقيبة)؛ كما جاء هذا التغيير بعد حدل

طويل في شأن التواصل مع إرث الرئيس السابق الحبيب بورقيبة الذي أسس الحزب في ١٩٣٤ أو القطيعة معه. واستطاع هذا المؤتمر (١٩٨٨) إزاحة صقور الارث البورقيبي القديم من الحسزب وفي مقدمهم الوزير السابق محمد الصياح، فيما سطع نجم المحددين خصوصًا الوزير الاول السابق الهادي البكوش ووزير الداخلية السابق حبيب عمار اللذان كانا وراء اعتماد الاسم الجديد للتجمع.

المؤتمر الثاني لحزب «التحمع الدستوري الديمقراطي» (تموز ١٩٩٣) انطلقت التحضيرات والاستعدادات له مع البيان الــذي أصــدره الرئيـس بن على، وهو في الوقت نفسه رئيس الحزب، في ٦ كانون الاول ١٩٩٢. وقد نظر التونسيون إلى هذا المؤتمر، وانتظروه، كمحطة مهمة في تطور الحياة السياسية للبلاد، حصوصًا في ما يتعلق بالاستمرار في عملية إرساء الديمقراطية التي سجلت انطلاقة جيدة حلال السنة الاولى من حكم الرئيس بن على حيث اتخذ عددًا من الاجراءات والخطوات الانفتاحية المهمة، ثمم اعتراها بعض التباطوء والمراوحة، إما بسبب طغيان الهاجس الامسى والجحابهمة الشاملة المتي حاضتهما السملطات ضمد أصوليي حركة النهضة، متخذة شكل الاجتشاث، أو بسبب ردود الفعل المحافظة لمدى بعض القوى داخل أجهزة الادارة والدولة.

في ۲۷ تمــوز ۱۹۹۳، عقــد «التجمــع الدستوري الديمقراطي» مؤتمره الشاني، شارك فيه ١٨٠٠ عضو (٤٢ ألف كادر حزبي شاركوا في انتخاب نواب فروع الحزب للمؤتمر، وقدرت نسبة المشاركة في الاقتراع بـ٧٨٪، وعــدد المنتسبين إلى الحزب نحو مليون و ٢٠٠٠ ألف منتسب).

جاءت مختلف التعليقات والتحليلات حول نتائج هذا المؤتمر، والمسار السياسي العام لحزب التحمع الحاكم، لتتمحور كلها حول ان الحزب دون تطلعات رئيسة رئيس الدولة بن علي لجهة التعدية والديمقراطية اللتين يعمل لهما الرئيس.

فالمهمة الأكثر صعوبة امام الرئيس زين العابدين بن علي هي في «ترويض» التحمع الدستوري على التعايش مع فكرة التعددية والديمقراطية وقبولهما كاستحقاق مستقبلي لا بد منه. والفكرة تفترض عمليًا ومنطقيًا إلغاء شيء إسمه «الحزب الحاكم»، علمًا بأنه يمكن ان يبقى الحزب الاقوى في الساحة السياسية.

وفي سياق تعديل حكومي اجراه الرئيس زين العابدين وقراره إدخال تغيير في مستوى قيادة التجمع الدستوري الحاكم. نقل وزير الدفاع الدكتور عبد العزيز بن ضياء من الوزارة وعين امينًا عامًا للتجمع الحاكم، وكان سبق ان تولى هذا المنصب في آخر فترة حكم الرئيس السابق بورقيبة. وعلى رغم ان هذا المنصب ليس منصبًا وزاريًا إلا انه بالغ الاهمية نظرًا إلى المسؤوليات الملقاة على عاتق صاحبه الذي لا بد من ان يكون متمتعًا تمامًا بثقة رئيس الدولة.

الحزب الدستوري والحركة الوطنية من منظور معارض: راجع «يوسف الرويسي» والمناقشة التي تليه في باب زعماء ورحال دولة.

الحزب الشيوعي التونسي سابقًا، «حركة التجديد» حاليًا: تأسس الحزب الشيوعي التونسي في ١٩١٩ كفرع للحزب الشيوعي الفرنسي في ظل الانمية الثالثة، ولم ينفصل شكليًا عن هذا الحزب الأم إلا في ١٩٣٤ وكان عدد اعضائه آنذاك نحو ألفي عضو. وقد أثّر ارتباطه بالحزب الشيوعي الفرنسي في شعبيته وساهم في عزله عن الحركة الوطنية المطالبة بالاستقلال حاصة وانه كان يولي أهمية كبرى لتطور الوضع في فرنسا على حساب ما كان يجري في تونس ذاتها.

ساهم الحزب الشيوعي التونسي في العمل ضد الفاشية والنازية خلال الحرب العالمية الثانية. خرج من العمل السري بعد تحرير تونس من

الاحتلال الايطالي في ١٩٤٣، فأخذ يمارس نشاطه علنًا حتى ١٩٥٢ حين أصدرت الحكومة الفرنسية قرارًا بحله. وقد أدِّى هذا المنع إلى اضعاف الحـزب بالاضافة إلى ابتعاده عن الحركـة الوطنيـة التونسية وعدم حمله السلاح معها، بل ناهضها واتخلد مواقف شبيهة بمواقف المعارضة اليسارية الفرنسية التي كانت تعارض استقلال تونس. في تموز ١٩٥٤، انقلب الحرب الشيوعي التونسي على نفسه، فشارك في التحركات الشعبية ضد الحماية الفرنسية بعد ان عاد علنيًا، إلا ان دوره بشكل عام ظل هامشيًا في الحركة الاستقلالية التي تصدرتها القوى القومية والوطنية والدينية. وبعد حصول تونس على استقلالها، دعا الحزب الشيوعي إلى قيام نظام ديمقراطي وإجراء إصلاح زراعي. كما عمد، في مؤتمره السادس (كانون الاول ١٩٥٧) إلى إجراء نقد ذاتي لسياسته السابقة. وفي كانون الشاني ١٩٦٣، حلت الحكومة التونسية هذا الحزب على أثر المحاولة التي كانت استهدفت حياة الرئيس بورقيبة في ١٩٦٢، فنشط معظم زعماء الحزب في العمل السري، وفي الخارج حاصة في

شهد الحزب ازمة داخلية حادة على أثر احداث قفصة في ١٩٨٠ (راجع النبذة التاريخية)، إذ سارعت قيادة الحزب إلى إدانة هذه العملية بعنف، ثم تراجعت حزئيًا بسبب الخلاف الداخلي الذي أثارته هذه الادانة. بعدها بقليل، أي في ١٨ تموز ١٩٨١، سمحت السلطات باستتناف عمل الحزب. وفي نيسان ٩٩٣، غير الحزب إسمه ليصبح «حركة التحديد». أمينها العام الحالي محمد حرمنل (كان ايضًا أمين عام الحزب الشيوعي التونسي لأكثر من عقد من الزمن قبل تغيير إسمه).

على النسواب المنبشق من انتخابسات ١٩٩٤ التشريعية؛ إلا ان النائب المستقل سالم رجب الذي فاز على لاتحتها ما لبث ان ابتعد عنها. ويعتبر حرمل الوحيد بين رؤساء احــزاب المعارضـــة الســـتة الذي يشغل مقعدًا في مجلس النواب الحالي.

في عدد «الطريق الجديد» (المجلة الناطقة المسان الحركة الجديدة، وكانت «الطريق» ناطقة المسان الحزب الشيوعي التونسي) الصادر في ١٥ نيسان ١٩٩١، نفى حرمل ان يكون الانتقال من صيغة الحزب الشيوعي إلى صيغة حركة التحديد تغيرًا للاسم فقط، وقال: «أسسنا حركة التحديد باعتبارها النواة الاولى لإعادة بناء الحركة الديمقراطية والتقدمية برمتها على قواعد فكرية وسياسية مناسبة للمرحلة التاريخية الجديدة وتأمين الطرووف لتوحيد روافدها المنحتلفة بما يعزز إيجابياتها ويهمش سلبياتها ويفرز الاتجاه السليم».

الاتجاه الاسلامي، «النهضة»: تأسس «الاتجاه الاسلامي» في ١٩٧٩ بزعامة («أمير») راشد الغنوشي (مولود ١٩٤١). حركة اصولية منعتها السلطات التونسية، فاتخذت إسم «النهضة» التي استمرت السلطات بمنعها ولاحقت زعماءها: راشد الغنوشي لجأ إلى فرنسا منذ ١٩٨٩، وبعدها قصد لندن، ومنهم من قصد الهرب إلى الجزائر، وبعضهم اعتقلته السلطات التونسية.

في ١٩٧٩، عقد «الاتجاه الاسلامي» مؤتمره التأسيسي وأعلن انتقاله من حال الدعوة العامة وتحوله إلى حزب وانتخاب راشد الغنوشي رئيسًا. وفي حزيران ١٩٨١، عقد الاتجاه مؤتمرًا استثنائيًا حدّد فيه رئاسة راشد الغنوشي. وفي تموز فقابلته بحملة اعتقالات شملت نحو ٥٠٠ مسن اعضائه على رأسهم الغنوشي، فتسلم القيادة الفاضل البلدي. في ١٩٨٢، انتخب المهندس ممادي الجبالي رئيسًا (معتقل). وفي ١٩٨٤، أطلق سراح الغنوشي وانتخب رئيسًا في مؤتمر عام.

في ١٩٨٦، عقد «الاتجاه الاسلامي» مؤتمرًا عامًا أقرّ فيه «وثيقة الرؤية الفكرية والمنهج

العقائدي» لحركته، حركة الاتجاه الاسلامي. وأقسر كذلك الاستراتيجية الموقتة له التي اصبحت بمثابة لائحة داخلية. وأودع الغنوشي تحت الاقامة الجبرية. وفي آذار ١٩٨٧، اعتقل، وانتخب صالح كركر رئيسًا الذي ما لبث ان فسر إلى فرنسا. وفي فانتخب مكانه الدكتور صادق شورو الاستاذ في كلية الطب، الذي اعتقل بدوره. في ايسار ١٩٨٨ كلية الطب، الذي اعتقل بدوره. في ايسار ١٩٨٨ صدر عفو عام، فأطلق سراح راشد الغنوشي وعدد كبير من المنتمين للاتجاه الاسلامي.

في ١٩٨٩، غير الاتجاه الاسلامي إسمه وتبنى إسم «النهضة» التي دخلت الانتخابات البلدية، ولكنها فشلت في الحصول على موافقة السلطة على اعتبارها في عداد الاحزاب.

في شباط ١٩٩١، اعتقــل الصـادق شــورو الذي حافظ على رئاسة النهضة بسبب لجسوء الغنوشيي إلى فرنسا، وانتخب الحساج محمسد العكروت لمدة ٢٤ ساعة اعتقل بعدها فانتخب الدكتور محمد سالم الذي غادر البلاد، في آذار ١٩٩١، إلى المنفى الاجباري في فرنسا. فانتخب الحبيب اللوز، ثم اعتقل بدوره (تشرين الاول ١٩٩١)، فقرر من تبقى في مجلس شورى «النهضية» في الداخيل والخيارج ان الوضيع في الداخل لم يعد مناسبًا لاستمرار العمل التنظيمي فتولى الرئاسة رئيس مجلس شورى «النهضة» وليـد البناني (لاحيء سياسي في بلحيكـا). وفي ١٩٩٢، عقدت النهضة مؤتمرًا لها، في اوروبا، لتقييم اوضاعها منذ ١٩٨٧، وانتخبت الغنوشسي غيابيًا. وفي ربيع ١٩٩٥، عقدت مؤتمرها العمام (في المهجر) للنظر في ورقة التقييم التي اعدتها لجنة حاصة منبثقة من المؤتمر السابق، وانتحبت محلس شوري حديثًا، وحدّدت للغنوشي بعد حصوله على نسبة ٥٢٪ من اصوات المؤتمرين.

حدّدت النهضة في مؤتمرهـا الأحـير هـــذا (ربيع ١٩٩٥) محاور ثلاثـة لتحركهـا: العـودة إلى

الوطن، تأسيس تحالف وطني يجمع القوى السياسية كافة في تونس، والمصالحة الوطنية.

لكن في نيسان ١٩٩٥، تحددت (بعد توقف) حملة اعتقالات النهضويين وانصارهم، وشملت هذه المرة النساء اللواتي اتهمن بتوفير المساعدات والمال لأسر المعتقلين الذين تقدر النهضة عددهم بنحو ٤٠٠ ألف معتقل، بينما تكتفي منظمة العفو الدولية بالاشارة إليهم على ان عددهم «آلاف».

حركة الديمقراطيين الاشتراكيين واحزاب معارضة أخرى: حزب سياسي حديث النشأة، في الوسط بين اليمين واليسار بحسب المفهوم المعروف تقليديًا. زعيمه محمد مواعدة الذي اعتقلته السلطات التونسية في خريـف ١٩٩٥، فحــالت بذلك دون عقد اجتماعات الجحلس الوطني للحركة طيلة أربعة أشــهـر، حتــي تســنـي لهــذا الجحلـس عقــد دورة استثنائية في ٢٥ شباط ١٩٩٦ عيّــن فيهـــا عضو المكتب السياسي المحامي محمد على حلف الله ناطقًا رسميًا باسم الحركة، وكلفه الدعوة للاحتماعات الدورية للمكتب السياسي. وهـذا التعيين أنهى الخلاف الذي نشب بين أعضاء أمانة الحزب التسعة في شأن من يتولى منصب «المنسق» في غياب رئيس الحركة، محمد مواعدة المتهم بارتكاب «جرائم التورط مع اعوان بلـد اجنبي (ليبيا) وتعريض التونسيين للانتقام والاتصال بجهة أجنبية بهدف الاضرار بمصالح البلد الاقتصادية والسياسية والحصول على مبالغ مالية من جهة

جنبة».

والصراع الداحلي الذي عصف داحل الحركة قبل تعين حلف الله ناطقاً رسميًا سرعان ما انتقل إلى العلن عندما بادر نائب رئيس حركة الديمقراطيين الاشتراكيين اسماعيل بو لحية إلى التوقيع على بيان مشترك مع «حزب الوحدة الشعبية» (بزعامة محمد بسن الحاج عامور)، الشعبية» (بزعامة عبد الرحمن التليلي، تأسس في ١٩٨٨)، انتقد تجميد المغرب عضويته في مؤسسات الاتحاد المغاربي المغاربي الخاربي الخاربي)، واعتبر موقف الاحزاب المعارضة الثلاثة الخطوة الاولى نحو إدماج هذه الاحزاب في تظيم موحد.

ومن الاحزاب والتنظيمات المعارضة الأحرى: حركة الوحدة الشعبية التي أسسها (ويتزعمها) أحمد بن صالح في ١٩٧٣؛ والتجمع الاشتراكي التقدمي الذي أسسه نجيب شبي في ١٩٨٣؛ والحزب الاجتماعي للتقدم الذي تأسس في ١٩٨٨ ويتزعمه منير بجي.

النقابات: راحع «الحبيب عاشور»، و «فرحات حشاد»، و «محمد علي» في باب زعماء ورحال دولية.

## مدن ومعالم

\* أوتينة: راجع «وذنة» في هذا الباب: مدن ومعالم.

\* بنزرت: راجع النبذة التاريخية.

\* توزار (ومدن صحواوية): مدينة تونسية في الصحراء الواقعة في الجنوب الغربي لتونس. عاصمة الصحراء، تتميز عن جاراتها من المدن الصحراوية الأخرى في تونس بمطارها وفنادقها. أبنيتها آجرية. عند تخومها واحة متصلة ببحيرة «شط الجريد»، وغابة كثيفة من أشحار النحيل التي يربو عددها على مليون شجرة، ما يعطي تجارة التمر مكانة حماصة في توزار. وقد أفادت توزار من تشجيع السياحة، وهمي في طور تحولها إلى محطة رئيسية لــ«سياحة الصحــراء». وتحتفــل ســنويّا بـ «مهرجان الفنون التقليدية». وفي توزار متحـف حاص، المتحف الخاص الوحيد في تونس (يعود لمؤسسة يملكها مواطن تونسي وهو معرض دائسم لجموعة من قطع الأثباث والمصنوعات اليدويسة والرسوم، لكي تكون عينات تمثل حوانب الحضارة التونسية التقليدية.

وغير بعيد عن توزار مدينة تمغزة التي تجاور واحة «شبيكة» والتي غدت منتجعًا صحراويًا بفضل فندقها «قصر تمغزة» المطل على المدينة القديمة الرابضة على كتف الوادي. ومدينة دوز الواقعة في سهل عند حافة «شط الجريد» والشهيرة بمهرجانها الفولكلوري السنوي.

\* «تونس الخضراء»: الحقيقة ان الخضرة في تونس هي احد المعالم البارزة في كل انحاء البلاد، في المزارع والمنتزهات وعلى حوانب الطرق والميادين، وفوق شرفات المنازل في المدن والقرى،

حيث تختلط خضرة اشجار الزيتون بكل انواع الزهور والبورود والشبجيرات الدائمة الاخضرار. أما بالنسبة إلى تسمية «تونس الخضراء» فتعود إلى ما يتردد ويقال عن مدينة قرطاحة عندما كانت في قمة عنفوانها حيث لم ينس أهلها اصولهم الفينيقية. «فلم يكتفوا بنقل تقاليدهم وعاداتهم وأساليبهم في الحروب والغزوات والتحارة والصناعة والزراعة، بل انتقلت معهم ايضًا طقوس عبادة آلهة فينيقية: من ان يستدعوا الكاهن الأكبر «آزوداس» من صور إلى قرطاحة. وحين أبحر ومعه إبنته «أسماتــا» بسفينته الفينيقية كان قد حملها بكميات كبيرة من زيت الزيتون أعدت محصيصًا في معاصر لبنان. كانت هذه الكمية من الزيتون هي هديته الرئيسية إلى أهمل قرطاجمة الذيسن كمانوا يحتماحون إليمه لجيوشهم ومصانعهم وهياكلهم في آن واحد للقتال و للعبادة.

«لم يكن زيت الزيتون وحده هو ما اهتم الكاهن الأكبر بنقله معه إلى مقر كهانته الجديد، بل كانت هناك في السفينة عشرات من احود اشجار الزيتون. ولقد كان حريصًا على ان تزرع شحرة زيتون على قبره كما هي عادة أسرته من كهنة صور، وحتى لا يختلف هذا القبر في شيء عن قبور من سبقوه إلى العالم الآخر فقد كان من عاداتهم ان يغرسوا شجرة زيتون على قبر كل منهم لتكون نومتهم الأخيرة في غابة من الزيتون انتشرت وامتدت خلف اسوار صور وعلى سفح الجبل، عند مصب نهر أدونيس، حيث مدافن الآباء والأجداد.

«قبل ان تنقل اغراس الزيتون على ظهر السفينة انحنت «أسماتا» ابنة الكاهن على ابيها لتقول له: قبل ان نزرع اغراس الزيتون على قبرك بعد عمر طويل سأزرع واحدة منها بيدي في حديقة الدار التي ستقيم فيها يوم يحتفلون هناك بزفافي، وسيكون غرس الزيتون ذكرى لزواجي،



شجرة أرز، وتمثال الهة إغريقية «ثانيت» في متحف باردو، وصومعة جامع الزيتونة.

ولزواج كل واحدة من فتيات الأسرة يوم يتم زفافها.

«ومع مرور الايام، كانت اغراس الزيتون التي جاء بها الكاهن معه والتي ارسلت إليه في ما بعد من فينيقيا، قد زرعت في الحدائق والبساتين والمزارع في قرطاجة وما حولها، وانتشرت زراعة الزيتون منذ ذلك الوقت في تلك البقعة من الارض الافريقية التي لم تعرف قبل ذلك زراعة اشجار الزيتون الخضراء» (من «العربي»، العدد ١٤٠٤).

بعد الفتح الاسلامي في منتصف القرن السابع الميلادي، بدأت البلاد تعرف باسم «تونس الخضراء».

\* تونس العاصمة Tunis: عاصمة تونس. كان عدد سكانها نحو مشة ألف في القرن الثاني عشر؛ نحو ١٧٠ ألفًا في العام ١٩١١، منهم نحو ١٨٠ ألف فرنسي، و٧٥ ألف مسلم، و٢٦ ألف يهودي، و٢ آلاف انكليزي-مالطي، و٥٥ ألف

ايطالي. بلغ عدد سكانها في العام ١٩٥٦ (عشية الاستقلال) نحو ٢٠٠ ألف، تقديرات ١٩٩٦ تشير إلى انها تعد نحو ٨٠٠ ألف، ونحو مليونين مع الضواحي (أو «تونس الكبرى»). واقعة شمالي تونس، وميناء على المتوسط. تطوقها المياه من شكاليها بحيرة تونس، وجنوبيها بحيرة رادس، وتمتد في منطقتها الشرقية بحيرة السيجومي. وتوضع في منطقتها الشرقية بحيرة السيجومي. وتوضع على مقربة من وسط المدينة، إلى منطقة جديدة على نحو يخفف الضغط عليه ويجعله همزة وصل على نحو يخفف الضغط عليه ويجعله همزة وصل بين البحيرتين الشمالية والجنوبية اللتين ستكون بجهيزاتهما السكنية والسياحية ومرافقهما متكاملة.

مدينة تونس القديمة أسسها العرب المسلمون في القرن الثامن الميلادي، وكان موقعها فوق ربوة على البحر المتوسط يؤهلها لوراثة حارتها قرطاج (قرطاحة) الفينيقية. وكانت، قبل العرب، قرية بربرية، ثم تحولت، مع العرب، إلى مركز قلعة دفاعية حصينة (حكم الأغالبة)، ثم إلى مركز

امارة محلية دام حكمها حوالي قرن. وحين ضم الموحدون تونس، في ١١٦٠، إلى دولتهم الكبيرة المستقرة في مراكش والممتدة من الغرب الأقصى إلى طرابلس الغرب، حعلوا منها عاصمة ولاية إفريقيا. ومنذ ذلك الوقت لعبت دورًا مهمًا على مستوى الحركة التجارية في حوض المتوسط. والمدينة عامرة بالكنوز الدفينة في القصور والمتاحف والميوت العتيقة.

فيها «جامع الزيتونة» أول جامعة في العالم، على واجهته لوحة تقول: «جامع الزيتونة المعمور أسسه عبد الله بن الحبحاب سنة ١١هـ، ٧٣٧م، في المكان الذي اقام به حسان بن النعمان الصلاة عند فتح تونس سنة ٧٧هـ، ١٩٨م، واعاد بناؤه على شكله الحالي زيادة الثاني بامر من الخليفة العباسي المستعين بالله. وتم إبان الاستقلال ترميمه ودعم أركانه بأمر من فخامة الرئيس الحبيب بورقيبة».

و «دار الأصرم» و «سيدي محرز» بهندسته المستوحاة من الفن الـتركي؛ ودار «سيدي قاسم الجليزي» الزاخرة بفنون زحرفة الابواب والشبابيك المقوسة، وهو أحد أهم معالم تونس من العهد الحفصي الذي حوّل، في السنوات الاخيرة، إلى المركز الوطني للخزف الفني. وسيدي قاسم الجليزي من أصل أندلسي توفي في مدينة تونس العام ٩٦٦ ١٩٠١، وأخذ إسمه من مهنته وهي صناعة الجليز، ونال حظوة كبيرة لدى الامراء الحفصيين. الاندلس غداة سقوط غرناطة، آخر الامارات الاندلسية.

وهناك «دار ابن عبد الله» من القرن الثامن عشر والذي تحول إلى متحف تقليدي يضم أبدع الأزياء والأثاثات الشعبية الشرقية. وهناك «المدرسة الصادقية» التي كان لها أثرها القوي من حيث لعبها لدور أداة نقل الإفكار الجديدة من الغرب إلى أبناء تونس، فكانت بذلك متممة لعمل

حامع الزيتونة الذي كان يغذي الناس بالثقافة التقليدية الاسلامية. وفتحت هذه المدرسة ابوابها لقبول الطلاب في العام ١٨٧٥ (أي قبل ست سنوات من احتلال فرنسا لتونس)، وبعد ثلاث سنوات، أي في ١٨٧٨، تمكنت هذه المدرسة من ارسال عدد من الطلبة إلى فرنسا وتركيا وانكلترا لمواصلة تعليمهم. والمدرسة أحذت إسمها من حاكم تونس آنذاك الصادق باي. ومنذ ١٨٢٧، تقرر ان تكون الفرنسية وحدها لغة التعليم في المدرسة الصادقية، وفي ١٨٩٧ عدين لها مدير فرنسي المنحب (من سياسيين وغيرهم) التونسية. ووحده، بين الزعماء والسياسيين، عبد العزيز الثعالي كان بين الزعماء والسياسيين، عبد العزيز الثعالي كان بين الزعماء والسياسيين، عبد العزيز الثعالي كان

\* **جربة Dj**erba: حزيرة تونسية صغيرة (متوسط طولها ٥٠ كلم وعرضها ٤٠ كلم)، تقع في حليج قابس (على إسم مدينة قابس التونسية) في وسط المسافة تقريبًا بين مدينة قابس والحدود مع ليبيـا. تعـد حاليًـا (تقديـرات ١٩٩٦) نحـــو ١١٠ آلاف نسمة، وهي ناشطة جدًا إقتصاديًا وسياحيًا بعد ان كان أهلها، من مدة ليست بعيدة، يعيشون من الصيد وتعاطى الزراعة في بساتين صغيرة. فصارت اليوم شبكات الفنادق الحديثة تغطسي سواحلها فيما ربطها المطار الدولي اللذي أنشيء فيها بالمدن الرئيسية في اوروبا. شهيرة بوحسود إحدى أقدم الجاليات اليهودية (والمزارات اليهودية) في العالم. ففيها كنيس «الغريبة» المعتبر من أقمدم المعالم اليهوديـة في العـالم، وفيـه تحـري احتفـالات «الزيارة» (١٧ ايار) السنوية التي اعتاد اليهود التونسيون على إقامتها منذ عصور بعيدة ولكسن في إطار محلى، ثم صار يهود كثيرون من الذيسن هاحروا إلى فرنسا أو فلسطين يأتون إلى «الغريبة»، حصوصًا بعدما وقعست تونسس اتفاقسا للتبسادل السياحي مع اسرائيل بعد توقيع «اتفاق غـزة أريحـا

أولاً». ويُعزى اهتمام اليهود بـ«زيارة الغريبـة» إلى كونهما أهم محفل لليهودية في المتوسط حمارج فلسطين، إذ تشير لوحة رخامية في داحل الكنيس إلى انسه أنشيء في العام ١٨٥ق.م. أي «عند حراب هيكل سليمان الاول تحت سلطة نبو حذنصر ملك بابل». ومعروف عن يهود حربة شدة تعلقهم بهويتهم. وكان داود عيدان، أحد أبناء يهود حربة، أول من أدخل المطبعة إلى حربة في ۱۹۰۳ وأصدر في ۱۹۱۳ صحيفة «كنيست اسرائيل». حاء في «الحياة» (عدد ١٤ ايرار ١٩٩٥): «يقول المؤرخ التونسي محمد العربسي السنوسي المتخصص بتاريخ اليهود التونسيين إن وعي يهسود جربسة بعراقتهم جعلهمم يعتمبرون انفسهم-دينيًا-أصحاب فضل على اليهودية إذ حافظوا عليها خصوصًا انهم يعتقدون انهم يتحدرون من قبيلة الكهنوت، وهذا ما جعل أكثرية الأسر في الحارة الصغيرة (في حربة) يحملون لقب «كوهن»، فيما تحمل بعض الأسر اليهودية الأحرى لقب «حداد» نسبة إلى الحرفة التي امتهنها

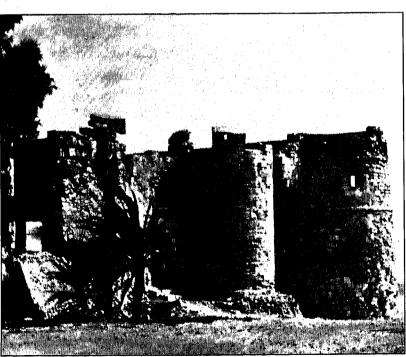
الكبيرة والحارة الصغيرة. فسكان الاولى يعتبرون انفسهم متحدرين من اصول اوروبية ويؤكد كبار السن بينهم انهم حاءوا من اسبانيا بعد موجة الطرد الكبرى للمسلمين واليهود في ١٦١١، فيما يعتبر اهمل الحارة الصغيرة انهم أول اليهود المستقرين في الجزيرة منيذ هدم هيكل سليمان في المستقرين في الجزيرة منيذ هدم هيكل سليمان في في الحي اليهودي الرئيسي الذي يقدر عدد سكانه بنحو ألفي يهودي فيما لا يزيد عدد سكان الحارة الصغيرة عن ١٠٥ شخص. وحاول يهود جربة الدين هاجروا إلى فلسطين إنشاء قرية بالقرب من الذين هاجروا إلى فلسطين إنشاء قرية بالقرب من اكثرهم عاد وغادر اسرائيل إلى فرنسا أو عادوا إلى تونس».

اسلافهم. إلا ان الصراع لم يهدأ يومًا بين الحارة

في السنوات الأخيرة بدأت حربة تستقبل مثات الحجاج اليهود الذين يأتون للمشاركة في «زيارة الغريبة»، وكان السياح الاسرائيليون يستخدمون حوازات اوروبية أو اميركية، إلا انهم



خرائب برج الكبير في جربة،



صاروا ياتون بجوازات اسرائيلية. وحضر الاحتفالات هذا العام (١٩٩٦) للمرة الاولى رئيس مكتب العلاقات الاسرائيلي في تونس شالوم كوهن الذي باشر عمله في نيسان ١٩٩٦.

\* جُمّة: راجع «المهدية» في هذا الباب: مدن ومعالم.

\* الحاهة: مدينة تونسية تبعد ٣٠ كلم عن قابس وكانت تسمى «حامة مطماطـة»، وصارت تسمى اليوم بعد اندثار الصراع بين العرب والـبربر «حامة قابس». ومثـل قابس، ورثـت الحامة من العهود السابقة صناعة المنسوحات. وما زالـت الحامة تصنع إلى اليوم اغطية صوفية ترتديها نساء القـرى والبلدات المنتشـرة في المنطقـة، وتسـمّى «الأغطية الحامية».

\* الرباطات (القلاع، الحصون): تمتد سواحل تونس بطول نحو ١٣٠٠كلم، وعليها رباطات (قلاع وحصون وابراج) غالبيتها ما زالت قائمة في غير مدينة من المدن الساحلية التونسية أنشئت في عهد الأغالبة، وهمم الامراء الذين انفصلوا عن مركز الخلافة العباسية في بغداد وأسسوا دولتهم في تونس والجزائر (حاليًا) واستمر حكمهم أكثر من مئة عام أي من سنة ١٨٤هـ إلى ٢٩٦هـ. وكان هدفهم من هذه الرباطات حماية السواحل من غزوات البيزنطيين. والأدارسة في المغرب اقاموا الرباطات كذلك. فأصبح هناك خط يقدر طوله بنحو ٦ آلاف كلم عليه رباطات المسافة بين الواحد والآحر لا تزيد عن ٦كلم. واشتق إسم «الرباط» (القلعة) من المرابطين وهم الجنود المتعبدون الذين كانوا يسكنون الغرف السي يتألف منهما الربماط وينقطعون للعبادة والدفساع وحدمة الأهالي الذين أحاطوهم بهالة من التكويم. ركز البيزنطيون غياراتهم، في السياحل

التونسي، على منطقتين: الساحل الاوسط وشبه حزيرة «الوطن القبلي» (جنوبي العاصمة تونس)، خاصة بعدما فقدت تونس سيطرتها على جزيرة مالطا في اعقاب استيلاء «فرسان رودس» عليها، إذ ان الاتراك طردوا محاربي جزيرة رودس اليونانية من ارضهم فعوضتهم عنها الكنيسة جزيرة مالطا ونسبتهم إليها فقيل «فرسان مالطا».

وتمتد الرباطات في تونس اليوم من الحصن «الجنوي» (نسبة إلى اهالي جنوى الايطالية) في مدينة طبرقة شمالاً على الحدود الجزائرية التونسية إلى جزيرة جربة غير بعيد عن الحدود المشتركة مع ليبيا. وعرف رباط (حصن) طبرقة، الذي يقع فوق مراعًا مريرًا بين الاتراك والاسبان الذين تناوبوا على احتلال المدينة ثم استولى عليها الطليان (الايطاليون) فترة زادت عن القرن، وحددوا بناء الرباط القديم. وما زال الحصن الجنوي اليوم مزارًا للسياح لأنه محافظ على هيئته التي تركه عليها الجنويون.

وتقوم رباطات مماثلة في مديسة بنزرت وجوارها. ولعب الاندلسيون الذين طردوا من اسبانيا في أ ١٦١١ دورًا كبيرًا في تجديدها كون عدد كبير منهم هاجر إلى المدن الشمالية في تونس.

وفي مدينة تونس يقوم رباط كبير في مدخل الثغر البحري الذي يبعد عن وسط المدينة نحو ١٠ كلم في ضاحية حلق الدوادي. وتذكر الروايات التاريخية ان الاسبان هم الذين شيدوه بعدما احتلوا تونس، إلا ان القائد البركي خير الدين بربروسا احرجهم منه وفتح تونس في القرن السادس عشر؛ وتحول الرباط في القرن الماضي (التاسع عشر) بعد زوال أهميته الاستراتيجية إلى سمحن وقضى فيه قائد ثورة ١٨٦٤ علي بن غذاهم ايامه الأحيرة.

إلا ان محافظة «الوطن القبلي» الـتي تمتــد حنوبي العاصمة تونس في شكل شبه حزيرة كانت

المسرح الامامي للمواجهات مع الغزاة كونها قريبة حدًا من سواحل صقلية وسردينيا. لذلك أنشئت فيها حصون وقلاع كبيرة أهمها رباط مدينة الحمامات الذي يقع على حافة البحر وتحول اليوم فوق قمة الجبل المشرف على المدينة، إلا انها مقفلة منذ سنوات.

وتقوم في المنطقة رباطات وحصون أحسرى تعود إلى فسرة الفتح الاسلامي وأشهرها اليسوم «قصر النخلة» الذي أنشىء في مكان قريب من المرفأ الحربي الكبير للقوات الفاتحة الاسلامية «نوبة» المقابل لانقاض مدينة قرطاحة من الجهة الغربية، وهو حصن حربي وعليه برج لمراقبة البحر.

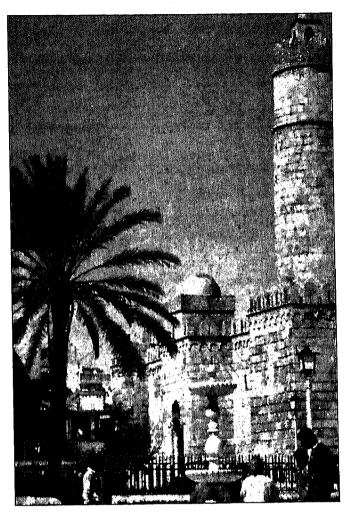
وتمتد الرباطات إلى الجنوب في مدن سوسة والمنستير والمهدية العاصمة الاولى للفاطميين قبل ان يتجهوا لمصر ويؤسسوا القاهرة. ولأن المهدية كانت العاصمة فقد أنشأ الخليفة المهدي إلى حوار قصريه الفخمين مرسى كان من ابدع منشآت المهدية، وكأنه كان يريد ان يستغني به عن مرفأ سوسة الحربي الذي أسسه الأغالبة ويجعل من ميناء مدينته وقلاعها أحصن الحصون لاساطيله الضاربة في المتوسط وأنشأ في عيط الميناء الحربي «دار الصناعة» لبناء السفن.

وفي شمالي المهدية ما زالت تقوم آثار رباط قديم أنسىء على انقاض مدينة رومانية تعرف باسم «تبصة» (Thapsa)، وهو الموقع التاريخي الذي حرت فيه المعركة الشهيرة بين يوليوس قيصر «الديماس»، أو رأس الديماس. ومما يؤكد ان هذه المنطقة كانت مسرحًا لمواجهات عسكرية بين الشاني النورماندي الآتية من صقلية في حملة الشاني النورماندي الآتية من صقلية في حملة عسكرية على المهدية في سنة ١١٣٧ نزلت في رأس الديماس، إلا ان الحسن بن على آخر ملوك

قبيلة صنهاجة دحر الغزاة.

وتمتد إلى الجنوب من المهدية سلسلة من الرباطات على طول الساحل حتى جزيرة جربة، وارتبط تطوير هذه الرباطات أو إعادة بنائها بالفتح العثماني إذ إن الاتراك المعروفين بحبهم للبحر وحبرتهم بفنون القتال نجحوا في السيطرة على البحر المتوسط وطوروا حركة القرصنة بشكل لم يسبق له مثيل. واستقر الاتراك في المدن الساحلية التونسية واقام ضباطهم وقادتهم في قلاع ورباطات أعيد ترتيبها وترميمها وتوسيعها. ومن آثار تلك المرحلة قلعة غازي مصطفى التي استرجعها الاتراك من الاسبان في جزيرة جربة، واعدد الغازي مصطفى قائد منطقة حربة بناءها وأنشأ فيها قاعات كبيرة ومخازن ومراصد لمراقبة حركة السفن في البحر. وتبقى الرباطات القائمة على طول سواحل المغرب العربي اليموم شاهدًا على مرحلة مهمة من الصراع بين أهم قوتين في العالم حلال أربعة قرون وهما الجيش الاسباني والجيش التركي اللذان كانا يتصارعان على النفوذ في مركز الثقـل المدولي آنذاك، أي البحر المتوسط (من رشيد خشانة، «الحياة»، عمدد تاريخ ٢٣ تشرين الاول .(1998

\* سوسة Sousse: مدينة تونسية ساحلية. والساحل هناك هو أقرب المناطق الساحلية للداخل الصحراوي حيث القيروان. تبعد سوسة عن تونس العاصمة ١٤١ كلم. وتعد نحو ١١ ألف نسمة. تعرف باسم «جوهرة الساحل». في منطقتها مساحات شاسعة من غابات الزيتون. فيها الكثير من المعالم التاريخية: أسوار ومساحد. تطل على «الرباط» الذي شيد في القرن التاسع في عهد الأغالبة، وهو صورة من صور كثيرة مماثلة على طول السواحل الافريقية الشمالية أقيمت لحماية السواحل وتعليم المحاربين المرابطين. تتميز أسوارها وابراجها بهندسة بسيطة، وفي ساحاتها تقام اليوم



رباط سوسة، ويبدو البرج العالي لمراقبة السفن.

تظاهرات ثقافية ومهرجانات سياحية، ومسرحيات وعروض غنائية وموسيقية. وفيها متحف للفسيفساء، ويضم آثارًا تعود إلى القرون الستة الأولى وتعكس صورًا من اساطير الديانات اليونانية والرومانية. وعلى ارضيته صورة إله البحر «نبتون» على منوال شكل فينيقي.

منف عقدين ومنطقسة سوسسة مسرحًا لعمليات تنقيب وبحث يقوم بها فريق من علماء الآثار كشفت عن آثار فينيقية ورومانية مهمة لمدينة تونسية قد تكون شهدت ازدهارًا عمرانيًا واقتصاديًا في العهود الفينيقية والرومانية. وتتمثل تلك الآثار في كهوف مسرحية وجمامات وآبار رومانية واعمدة وفسيفساء وتجهيزات منزلية فينيقية

ورومانية إضافة إلى احواض إسلامية.

\* صفاقس Sfax: مدينة تونسية، معروفة بدربوابة تونس التجارية» وبأنها من «أجمل المدن الاسلامية في المغرب العربي».

ويحيط بها سور أنشىء في زمن الأمير أحمد ابن الأغلب في القرن التاسع الميلادي بالطوب والطين ثم حدد بالحجارة على فترات متعددة كان آخرها في القرن الثامن عشر، ويتكون من شرفات ورباطات (راجع «الرباطات» في هذا الباب: مدن ومعالم) وابراج دفاعية. كان يتعهد السور وكيل ينتخبه أهل صفاقس، ويقع تحت إشراف بلدية صفاقس والمعهد القومي للآثار والفنون.

المدينة القديمة مشيدة فوق ربوة عالية، وفي قلبها يقوم الجامع الكبير وهـو معـاصر لسـور صفاقس، ومثانته على طراز مئذنة جامع عقبة بن نافع في القيروان. وحول الجامع تتجمع الاسواق المسقوفة والمكشوفة.

إثر الاحتلال الفرنسي لتونس، أخلنت مدينة صفاقس في التوسع خارج السور. فصارت بفضل اسواقها القديمة والجديدة تجذب اعدادًا هائلة من التجار. وظهرت مدينة حديثة خارج سورها بعد ان ردم مرساها واقيمت المدينة الحديثة مكانه.

عرفت منذ القدم بأنها مدينة صناعية. تحدث ياقوت الحموي في معجم البلدان عن صناعة النسيج وجودته في مدينة صفاقس. أما صناعاتها الحديثة (صناعات آلية لصناعة النسيج والاحذية والملابس الجاهزة والزيت والصابون والمواد الغذائية) فيرجع ظهورها إلى نحو القرن، وعرفت الطلاقتها الجديدة مع فترة الاستقلال.

ومع ان صفاقس ارتبط إسمها بالصناعة وبالتجارة، فإن منطقتها غنية بالزراعة حيث ان المساحة الصالحة للزراعة فيها تقدر بنحو نصف مليون هكتار، والمراعمي والغابات تغطيي مساحة ١٣٣ ألف هكتار؛ وبعــد الزيتــون (يطلـق عليــه في تونس إسم الزيباتين) أهم المزروعيات في صفاقس (فيها نحو ٢٤٠ معصرة). وقد بقيت صناعة الزيت تقليدية حتى اواحر القرن التاسع عشر. ومنذ بداية القرن العشرين صارت تستعمل الآلات الحديثة. وما تزال محاصيل الزيتون مقياس النشاط التجاري لصفاقس. وثاني الزيتون يأتي اللوز، ثـم الخضار. ويشكل الاشتغال بالصيد البحري قطاعًا اقتصاديًـــا بالغ الأهمية لأهالي صفاقس. ويتكون اسطول الصيد البحري في ميناء صفاقس من نحو ١٦٦٠ وحدة صيد ساحلي بمحرك، إضافة إلى آلاف الوحدات الشراعية.

كانت تونس في الماضي تصدر الفوسفات كمادة حمام، إلا انه وفي العام ١٩٥٢، تكونت

«الشركة الصناعية للحامض الفوسفوري والأسمدة» (يطلق عليها اختصارًا لفظة «سياب») ويقع مصنعها في ولاية صفاقس.

ترتبط مدينة صفاقس بعلاقات توأمة وتعاون مع عدد من المدن العربية والاجنبية: داكار في السنغال، ماربورغ في ألمانيا، الدار البيضاء في المملكة المغربية، وليون ومرسيليا في فرنسا، ووهران في الجزائر.

\* قابس Cabes: مدينة تونسية ساحلية، قبالتها تقع جزيرة جربة، تبعد ٣٦٤ كلم عن العاصمة تونس. تعد نحو مئة ألف نسمة.

اشتهرت قابس بانتاج الحرير الذي يعود إلى القرن الحادي عشر، أي قبل هجرة الاندلسيين الكبرى إلى سواحل المغرب العربي على أثر سقوط غرناطة في ١٥٩٢. وبداية إنتاج الحريس في قابس (في القرن الحادي عشر) يتزامن ممع وصول قبائل بني هلال وبني سليم إلى الجنوب التونسي. لكن ليس مستبعدًا ان تكون هذه الصناعة (الحريس) تطورت وتوسعت بعد بحيء الاندلسيين، إذ كان العرب الذين فتحوا الاندلس نقلوا معهم من مركز الخلافة الاموية في الشام فنون تصنيع الحرير. وأشار عبيد الله البكري، في ١٠٦٨، إلى ان مدينة قــابس اشتهرت بصنع حرير ناعم من النوع الرفيع وأكـد انها المدينة الوحيدة في «افريقيا» (تونس والجزائـر) التي تصنعه. ولعل البكري يلتقي مع «دائرة المعارف الاسلامية» التي تقول في مادة «حرير» ان انتاج الحرير صار مقصورًا على سورية وتونس بعد الغزو المغولي لبغداد في سنة ١٢٥٨، وفسرت ذلك بان المناخ في البلدين مناسب لتربية دودة القرر. وظلت قابس عاصمة غنية في صناعة الحرير في تونس لقرون طويلة.

لم يتبق من معالم عمارات قابس الاصلية المغربية أثر بارز كما هي حال صفاقس مشلاً والقيروان خصوصًا. اندثسر سوراها الروماني

والعربي، وحرى استخدام حجارتهما لتشييد بيوت المدينة العتيقة. وأهم معالم المدينة زاوية «سيدي عبد السلام» احد صالحي القرن الثامن عشر.

احتلت قسابس («بوابة الجنوب الصحراوي» كما يطلق عليها) شهرة كبيرة أثناء الحرب العالمية الثانية، حين دار حولها الصراع بين القائد الالماني النازي رومل، والقائد الاميركي ايزنهاور. لقد سقطت قابس أكثر من مرة في يدكل من القائدين.

\* قرطاجة Carthage: «المدينة الجديدة» (وهو المعنى الفينيقي للفظة قرطاحة الفينيقية «قارت حدشت»). الحقيقة التاريخية لنشاتها، يقول المؤرخون وعلماء الآثار، انها قريبة حدًا وشبه متطابقة مع اسطورة الشاعر اللاتيني فيرجيل: في القسرن التاسسع ق.م. (تحديسدًا في العسام ١٤٨٥.م.)، حصل خصام عائلي حول عسرش صور الفينيقية بين بيغماليون وشقيقته إليسار التي أجبرت على الفرار يرافقها عدد من الموالين لها. وبعد توقف في قبرص ورحلة بحرية طويلة وصلت إلى الشواطيء الافريقية وأسست قرطاحسة. ويقال ان السكان الاصليين في المنطقة رفضوا في البداية ان يتخلوا للملكة الشابة إلا عن قطعة ارض تعادل مقاييسها حلد ثور، ويقال ايضًا ان الملكة الشابة قبلت الشرط فأمرت بتقطيع حلمد الثور إلى قطع رفيعة للغاية ونشرها على مساحة يعتقم انهما وصلت إلى ٤ كلم م.. وحكمت اليسار مدينتها ولقبت في ما بعد بـ «ديدون» وهمي كلمة يونانية تشير إلى «التائهــة» أو «المتشردة»، وعرفـــت خصوصًا بهـذا الاسم في القصيص والأساطير والنصوص التي غــذت حيـال اجيـال مـن الكتـاب و الفنانين.

عرفت قرطاحة نموًا كبيرًا ما بين القرن الثامن والقرن الثاني ق.م. معتمدة على نشاط



منحوتة بونية تمثل امرأة قرطاجية.

اقتصادي قائم على التجارة البحرية والزراعة. ومما زاد في نفوذها قوتها العسكرية وانتشارها في حوض المتوسط من حلال تواجدها في مالطا وصقلية وسردينيا وجنوبي اسبانيا. فلقد ازدهرت قرطاحة حلال نحو ستة قرون، لكن المؤرحين الرومان، في حديثهم عنها، ركزوا على مرحلة حروبها مع روما (وهي مرحلة امتدت قرنًا واحدًا فقط، أي منذ ٢٦٤ حتى ٢٤١ق.م.).

بعد حوالي قسرن على تدمير قرطاحة الفينيقية، ولدت قرطاحة الرومانية بعد ان اتخذ يوليوس قيصر في العام \$ \$ ق.م. قسرارًا باعادة إعمارها، فصارت في القرن الثاني الميلادي حاضرة مزدهرة حتى لقبها كاهن من مرسيليا بروما الافريقية». ومثل روما، ساهمت قرطاحة الرومانية في ازدهار الامبراطورية وفي نشأة الفكر المسيحي، فولدت فيها كنيسة لاتينية، وإليها يرجع الفضل في حعل اللاتينية لغة المسيحية الغربية. ومن أشهر شخصياتها القديس أوغسطينوس اسقف هيبون

(حاليًا عنابة) الذي ناضل من احل وحدة الكنيسة، بعد ان درس في قرطاحة التي كانت مركزًا ثقافيًا كبيرًا يلتقيي فيه الفلاسفة والعلماء والشعراء. وقرطاحة مدينة المدرسة اللاهوتية اليي مثلها ترتوليان والقديس سيبريان. كنيسة سيبريان من بين المكتشفات الاثرية الحالية.

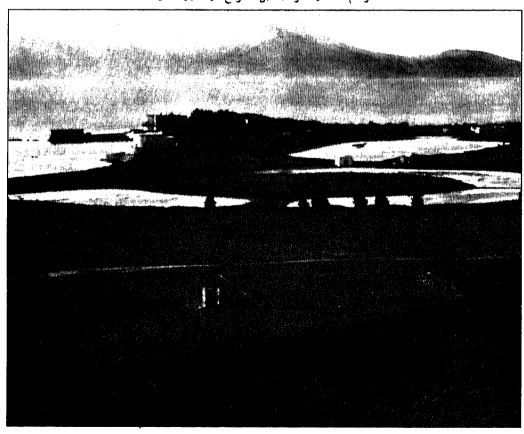
ومنذ العام ٤٣٠ وهي السنة التي توفي فيها أوغسطينوس بدأت حيوش الوندال (فاندال) تبسط سيطرتها في المقاطعات الافريقية الرومانية مستفيدة من انهيار الامبراطورية الرومانية وانقسام السلطة بين أباطرة عدة، حتى انها دخلت روما ونهبتها. لكن مملكة الوندال في المغرب التي جعلت من قرطاحة عاصمة لها، سقطت بعد بحيء البيزنطيين العام ٣٣٥ بأمر من حوستينانوس. وعاد السلام الداحلي والازدهار إلى قرطاحة.

لكن الفتح العربي الاسلامي، وتأسيس

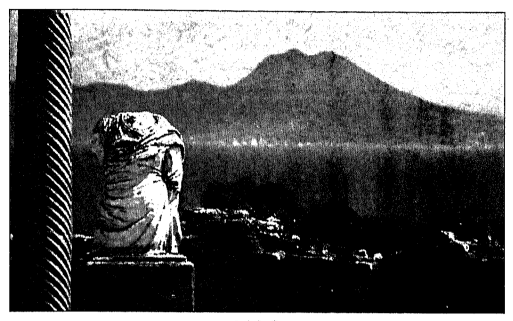
القيروان، أديا إلى تغيير ميزان القوى وإلى نشوء ثقافة جديدة، ففقدت قرطاجة زعامتها واحتفت من الوجود.

حول مسؤولية العرب المسلمين في موت قرطاحة التي يؤكد عليها مؤرخون وعلماء لآثار (غربيون بالأخص)، ينكرها علماء آخرون، منهم العالم التونسي عز الدين باش شاوش، ومما يقوله في الصدد هذا (من حوار معه أحراه خالد النجار ونشرته «الحياة» في عددها ٢٦٤٤١، تاريخ ٢٦ تشرين الثاني ٩٩٣، ص ٢١):

«... من المغالطات الشائعة القول إن العرب هدموا قرطاج. لا، لم يهدم العرب قرطاج. وعندنا المستند التاريخي الذي يؤكد ان هذه المدينة ظلت عامرة بالسكان حتى القرن العاشر، وذلك من حلال الكشوف الأثرية من فسيفساء ونقود عربية وقبور اسلامية. ولنا ايضًا



منظر عام لكان ميناء قرطاجة قبل ان ترتفع عليه الابنية الحديثة.



من آثار قرطاجة.

نص للجغرافي العربي الكبير ابي عبيد البكري الذي يصف فيه قرطاج ويطلق على مسرحها اسم «الطياطر» ويصفه بدقة... وهمو لا يذكر اطلال مدينة وانما يتحدث عسن مدينة قائمة عكسس الادريس (الذي جاء متأخرًا عنه). وهمذا الوصف يدل بوضوح على ان قرطاج لم تهدم أثناء الفتح الاسلامي، ووجود المقابر الاسلامية دليل على وحود حياة بشرية وعمران. وفي التاريخ ذكر لأحد أربطة (رباطات، راجع «الرباطات» في هــذا الباب: مدن ومعالم) قرطاج. وفي ترطاج مقبرة إسمها «جبانة سيدي عبد العزيز، وهذا العالم كان يرابط بقرطاج. اذن كان هناك مرابطة وكان هناك عمران بقرطاج حتى القرن العاشــر تقريبًــا. وليـس من باب الصدفة ان تستهدف الحملة الصليبية التي قام بها القديس لويس مدينة قرطاج، فبالاضافة إلى العلاقة التاريخية، فقــد كــانت عــامرة بالسـكان... ولقي مصرعه فيها. إذن قرطاج الاسلامية كانت قائمة... وعامرة ايام بني الأغلب الولاة العباسيين، ثم ايام الدولة الفاطمية قبل انتقالهم إلى مصر... ثم

كانت غزوة بني هلال، وانهارت الامور وامتزج التاريخ بالاسطورة والخرافة وصار الكلام عسن قرطاج حياليًا...»

تعرضت آثار قرطاحة للنهب عبر القسرون. وتؤكد الوثائق التونسية ان أحزاء مهمسة منهسا اقتطعت وارسلت إلى الامبراطورية العثمانية وإلى ايطاليا حيث استعملت في بناء كاتدرائيات حنوى وبيزا. وهناك مجموعات أساسية من تحفها موزعة على بلدان ومدن كثيرة: مرسيليا ومتحف اللوفر في فرنسا، وكركسوف في بولنسدا، وفي بريطانيسا وروسيا (الارميتاج) والولايات المتحدة، وغيرها.

و لم يبدأ الاهتمام التونسي فعليًا بقرطاحة إلا بعد ولادة الجمهورية التونسية في ١٩٥٧. إذ تكون فريق من خبراء تونسيين عملوا على إعادة قرطاحة إلى الذاكرة الوطنية. ثم حاءت حملة الاونيسكو منذ ١٩٧٥ بعد ان كاد امتداد مدينة تونس العاصمة يهدد موقع قرطاحة، ومن النتائج المهمة التي توصلت إليها الأونيسكو والبعثات الغربية اكتشاف البيوت التي تعود إلى ما قبل

المرحلة الرومانية فتلتقي مع الرواية الاسطورية -التاريخية وتؤكد ان تأسيس المدينة يرجع إلى القــرن التاسع ق.م..

وقد بلغ الاهتمام التونسي أوجه بانشاء مهرجان سنوي للمسرح في قرطاجة، منذ ١٩٨٢، حيث تتحول تونس العاصمة وضواحيها إلى خشبة مسرح شاسعة تقدم عليها الفرق العربية والاوروبية عروضها.

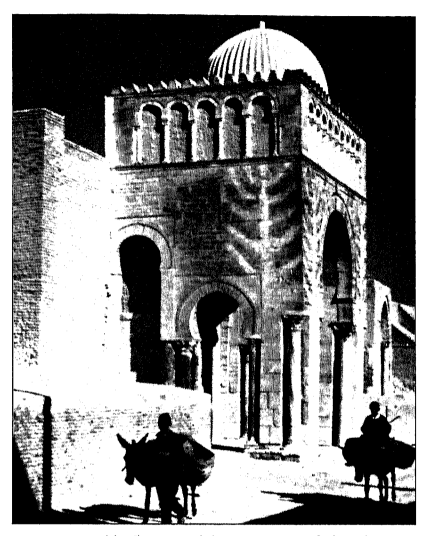
وفي قرطاحة آثار كاتدرائية ذات طراز بيزنطي تطل على انقاض مدينة إليسار الفينيقية. جيء بحجارتها من مالطا، وفي داخلها ١٧٤ عمودًا مكللة بماء اللهسب. في ١٨٨٧ وضع خططها الكاردينال لافيجري اسقف مدينة تونس، وفي ٢٧ آب ١٨٨٤ افتتحها وطلب ان يدفن خلف مذبحها. وهي تقوم في المكان نفسه الذي يضم عظام الملك لويس التاسع. واليوم يطلق عليها التونسيون إسم «أكروبوليوم». وفي ١٩٩٤، تحول جناح ملحق بالكاتدرائية إلى متحف لكنوز قرطاحة. وفي تونس، وبعد جدل ثقافي حول جعل ترطاحة. وفي تونس، وبعد جدل ثقافي حول جعل الاكاديمية فضاء ثقافيًا مفتوحًا للطليعة، تقرر في بداية ١٩٩١، جعل الاكاديمية مركزًا ثقافيًا مكرسًا للموسيقي والاحتفالات المسرحية الكلاسيكية.

\*قرقنة المجزر اليونانية المتشعبة ويقع غير بعيد يشبه بتكوينه الجزر اليونانية المتشعبة ويقع غير بعيد عن سواحل مدينة صفاقس، أعلى خليج قابس. تهتم السلطات بتشجيع السياحة في ارخبيل قرقنة بعد نجاح تجربة السياحية المعتبرة في مقدمة المناطق السياحية التونسية من نحو ٢٥ سنة حيث شكلت هذه التجربة حافزًا رئيسيًا على استثمار الجنر الأخرى سياحيًا. وبدأت وزارة السياحة التونسية (في ١٩٩٦) التخطيط لإنشاء مدينة سياحية في قرقنة مساحتها ٢٨٢ هكتارًا. وبدأ مستثمرون تونسيون وأجانب يقبلون على إنشاء فنادق ومجمعات شقق في المنطقة.

\* القيروان Kairouan: مدينة تونسية واقعة في الصحراء حنوبسي تونيس (تبعيد نحيو ١٥٧ كلم عن تونس العاصمة) وتعد، بحسب تقديرات ١٩٩٦ نحسو مئة ألف نسمة. ما تنزال القيروان تعرف بـ «رابعة الثلاث» بعد مكة والمدينة المنورة والقدس الشريف، ذلك لأنها أقدم وأول مدينة اسلامية بناها القائد العربي عقبة بن نافع لتكون قاعدة لنشر الاسلام في المغرب العربي وافريقيا. وتجدر الاشارة إلى ان بناء القيروان في هذه المنطقة الصحراوية لا يعمني انها شكلت أول وجود بشري حضاري هناك، إذ أن المنطقة كانت مأهولة منذ القدم. فآخر المكتشفات التي تمت منـذ نحو عقدين من الزمن، على يد فريق أبحاث تونسي، همي أدوات حجرية للانسمان القديم بعثرتها عوامل الانجراف على ضفاف أحد روافد وادي مرق الليل في منطقة العلا بولاية القيروان. وقد أثبتت التحاليل ان هذه الادوات يعود تاريخهـــا إلى أكثر من ٢٠٠ ألف سنة. ويعتقب العلماء ان ربوع بلدة «العلا» قد تكون غنية بهذا النوع من الادوات التي كان الانسان القديم يستعملها في حياته اليومية.

من استطلاع ميداني، نشسرته مجلة «العربي» (العدد ١٤٤، ايار ١٩٩٣، ص ٤٩- ٥٢) هذه النبذة التاريخية عن المدينة وأهم معالمها:

حين توسط عقبة بن نافع البيداء حيث تونس الحالية توقف عند منطقة وجدها تصلح لأن تكون مكانًا أمينًا تعسكر فيه قواته، ومحطًا آمنًا الاستراحة القوافل التي تنتقل بين الشرق والغرب الافريقي. وحط عقبة الرحال. وأمسك بعصا راح يخط بها فوق الارض حدود المعسكر. كان احتياره للمكان عن بعد نظر ثاقب، فهو يقع في جوف الروابي، على منتصف الطريق بين الحصون والشواطيء البيزنطية ومخابيء البربر الجبلية، فهو مكان مناسب لمحطة استراحة ومحطة انطلاق لنشر الاسلام، لهذا أسماها «القيروان» وتعنى حسب قول



الواجهة الشرقية من جامع «سيدي عقبة» في القيروان (اواخر القرن الثالث عشر).

اللغويين «القافلة». وبدأت انطلاقتها في ٢٧٠م.).

قبل القائد عقبة، جاء إلى المنطقة الصاحبي عبد الله بن ابي زمعة البلوي الذي كان مسع الرسول في المدينة. وبعد ان أدركته المنية في «حلولة» على بعد ٣٠ ميلاً من القيروان. وعند مداخل القيروان يقوم مقامه. وكان الصاحبي عبد الله بن ابي زمعة البلوي قد دخل افريقيا في حيث معاوية بن حديج في خلافة عثمان بن عفان، بعد ان شهد فتح مصر مع عمرو بن العاص. ويقولون انه عند وصول عبد الله هذا إلى القيروان، كان العطش قد أخذ بالجميع. ولكن فحاة تفحرت

المياه من «بئر بروته». فدعا عبد الله ربه ان تكون البئر واطئة ومنخفضة، ولذلك يسمونها «البئر الواطئة» وقد حرى حفر البئر في نهاية القران. الثامن، وماؤها له قدسية خاصة عند أهل القيروان.

أنشئت القيروان بعيدًا عن العمران وسط الصحراء، فكانت بذلك آمنة من هجوم الاعداء. ولم يمنعها انعزالها من ان تنمو وتكبر، وكان اول ما اختط فيها هو دار الامارة، والمسجد الجامع، وكان ساحة فضاء ليس فيه بناء ويصلى فيه وهو كذلك. وبعد تحديد محراب المسجد اقتدى به الناس. وبعد بناء المساحد والمساكن شد الناس المطايا إلى القيروان من كل بلد وعظم قدرها.

وكانت دار الامارة خلف قبلة المستجد. وقد توقفت توسعتها فور إنشائها عندما عزل عقبة بن نافع، إلا انها استعادت عظمتها بعودته عام ٦١هـ. وظلت حوالي ٤٠٠ عام على رأس مدن افريقيا والمغرب. وكان لها سور له ١٤ بابًا. وكان سوقها متصلاً بالمسجد من جهة القبلة، وممتدًا إلى باب يعرف باسم «باب الربيع». وكان لهذا السوق سطح تتصل به جميع المتاجر والصناعات. وقد

تعرض هذا السطح لبعض الهدم، وأمر الخليفة

هشام بن عبد الملك بترميمه عام ١٠٥هـ.

وتختلف القيروان عن المدن العربية القديمة في ان كل قبيلة نزلت بها لم تكن تختص بمكان معين من المدينة كما حدث في المدن الاسلامية التي سبقتها في بدايات فتوح الاسلام. أما بالنسبة إلى تخطيطها فقد اتبع نفس تخطيط المدن الاولى حيث كان يُبدأ بتخطيط المسجد ودار الامارة. ويلي ذلك السوق والمساكن والطرق والزنقات.

حول المدينة أقيمت اسوار عالية تطورت على مدى التاريخ لتكون قلعة حصينة تصد عنها حجاراتها المرصوصة هجمات الغزاة. ولم يكف أهل القيروان عن اصلاح الاسوار مرة تلو مرة. ذلك ان الهجمات كانت تتكسر فوق هذه الاسوار وإن كان يصيبها الكثير من الهدم. من أمثلة هذا المخام ما حدث حين ثارت المدينة ضد حكم الأغالبة عام ٢٠٨ وهو ما حدث ايضًا عام ١٠٥٧ عند الغزوة الهلالية (بني هلال). وقد صمدت القيروان في منتصف القرن الشامن عشر أكثر من أحبرت الحاكم على الحصار المفروض عليها، بل أحبرت الحاكم على دفع تعويضات لها.

ولم تسلم القيروان من اطماع الالمان في الحرب العالمية الثانية، إذ هدموا قسمًا منها لاستعمال حجر الطابوق لبناء مدرج للطائرات. ولم تفارق القيروان أسس تنظيمها على مدى التاريخ حتى اليوم. وقد حافظت على نسقها المعماري الاصيل، لأن هذا النسق مطبوع في أهلها

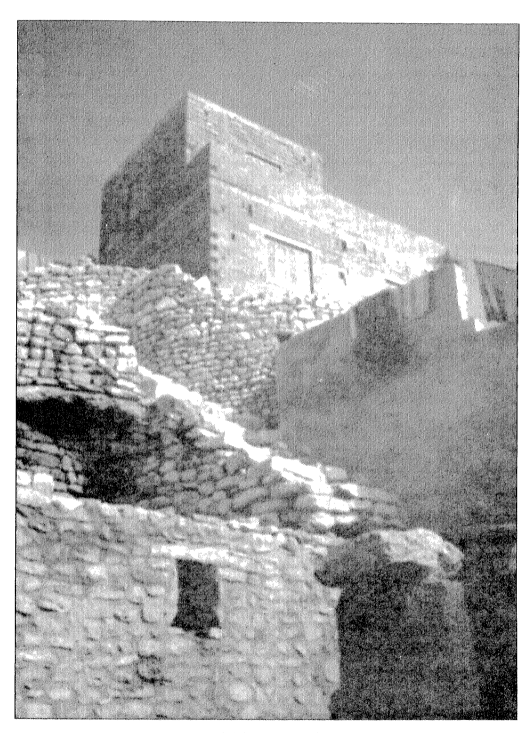
الواثقين من هويتهم.

ومسحد القيروان أشهر مساحد افريقيا والمغرب العربي. تصميمه الاول وضعه عقبة بن نافع، وجرى تطويره على تتابع القرون. أعمدته عديدة ومتنوعة تعود لمعابد رومانيسة وكنائس بيزنطية (...).

\* كسرى: قرية تونسية موغلة في القدم، واقعة في الوسط الغربي لتونس، وبنيت في موقع طبيعي متميز وتتخذ شكل قلعة معلقة في قمة حبل يشرف على سهول واسعة.

أقام في كسرى النوميديون منلذ ٢٣ قرنا حلت وبنوا فيها منازل محصنة وسكانها الاصليمون من البربر، وتضم آثارًا تعود إلى ما قبل الميلاد مبنية على الحجارة الضخمة (أنصاب ومقابر محفورة في الصخس). انضوت كسرى تحس امبراطورية قرطاجة في أوج قوتها ثم حرجـت عنهـا لتنضـوي تحت النفوذ الروماني إثر سقوط قرطاجة. بعد ذلك احتلها البيزنطيون. ويؤكد المؤرحون إن الحياة استمرت في ما بعد الفتح الاسلامي وتواصل وجودها كقرية محصنة حتىي اواحمر القمرن التاسع عشر. وتتحدث الوثائق عن كسرى، بعد اغفال لقرون عدة، من حديد في العهد العثماني مع نهاية القرن السادس عشر وبداية القرن السابع عشر، واصبحت مركز نفوذ إداري يضم ثلاثة مشاتخ (دواثر تراتبية) كما ان ابن حلدون يذكرها في مقدمته كاحدى القرى العربية البربرية. المعلم الوحيد المسجل في هذه القريمة هو الحصن البيزنطي. أما ديسار القرية (وجلها أثري) فكلها ملك ساكنيها، وهم متمسكون بديارهم القديمة رغم ان الدولة اقامت لهم قرية حديثة على مسافة ٤ كلم من كسرى القديمــة وجهزتهـا بكــل المرافــق الضرورية.

حاء في «الحياة» (عدد تــاريخ ١٨ تشـرين الاول ١٩٩٣): «يؤكــد محــي الديــن بوغــــانمي



في كسرى، بناء جديد فوق القديم.

(باحث في المعهد الوطني للتراث والمكلف ترميم حزء من القرية) ان من أهم الاكتشافات في هذه القرية الضاربة في القدم، نظام توزيع المياه على الأهالي. وهو نظام على غاية من الطرافة، إذ إن المياه المتدفقة من العيون تتجمع في حوض كبير شم توزع عبر قنوات محفورة من الصخر (السواقي) تمر تحت الديار فتأخذ منها كل أسرة نصيبها من الماء، لتتجمع القنوات عند آخر منازل القرية في مجرى واحد نحو أسفل القرية حيث السهول فيستعمل ما تبقى من المياه في ري المزروعات والحقول. وهذا نظام عرفته كسرى منذ آلاف السنين وما تزال عليه».

\* «كنز المهدية»: راجع «المهدية» في هـذا الباب: مدن ومعالم.

\* متحف باردو (الفسيفساء): هو أول متحف في افريقيا والعالم العربي، إذ يعود تاريخ تأسيسه إلى ١٨٨٥ حين قرر باي تونس محمد الصادق باي تخصيص قسم من قصره في ضاحية باردو لإنشاء متحف تاريخي. وبالفعل تم تدشين المتحف في السنة نفسها، ويعتبر إسمه مقتبسًا من إسم القصر الملكي المشهور في مدريه «قصر برادو» الذي تحول هو ايضًا إلى المتحف الوطني الاسباني «متحف برادو».

أهم وأثمن ما يحتويه هذا المتحف قطع من الفسيفساء غيرت تاريخ هذا الفن وانتزعته من الرومان.

بالصدد هذا، جاء في «الحياة» (من مولدي الحبشي، العدد ١١١٨، تساريخ أول ايلسول ١٩٩٣، ص ٢١):

«منذ ثماني سنوات، أي في ١٩٨٥، في مكان ما من منطقة قرطاج الأثرية، تم اكتشاف قطعة فسيفساء ترجع إلى العهد البوني غيرت تاريخ الفسيفساء في العالم كما كان معروفًا عند

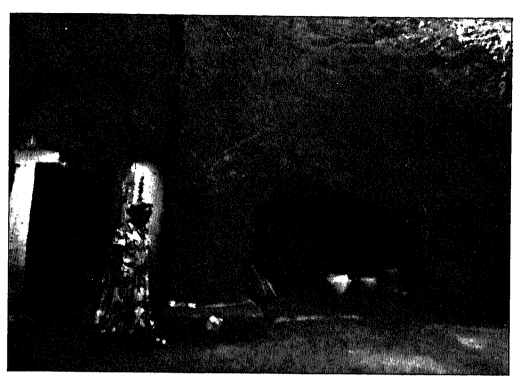
أهل الاختصاص.

حدث ذلك على يدي الباحث الأثري الدكتور فتحي شلبي وبالتحديد في منطقة «المنازل الرومانية» قريبًا من مسرح قرطاج الأثري أثناء عمليات سبر قام بها المعهد الوطني للآثار آنذاك. واكتشفت هذه الفسيفساء في عمق متزين في أرض تسمّى «تقسيم المبزّع» وجرى استخراج جزء منها يناهز طوله ٢،١م بعرض نصف متر مع عينات فعارية. وأمكن ضبط تاريخ هذه الفسيفساء بواسطة العينات الفخارية المؤرخة بدقة لأنها من الطراز اليوناني فتبين انها ترجع إلى اواخر القرن الرابع ق.م.

وهنا تكمن أهمية هذا التاريخ، لأن أقدم فسيفساء معروفة سابقًا يعود تاريخها إلى اواسط القرن الثالث ق.م. وعثر عليها في جزيرة صقلية في موقع يسمى «مورغنتينا (Morgantina). وجاءت الفسيفساء المكتشفة لتعيد إلى الأذهان مدى ازدهار الفسيفساء في افريقيا (تونس القديمة) وثراء المجموعات الموجودة في متحف باردو وفي مختلف المواقع الأثرية، ما يدل بصفة قطعية على وجود تقاليد عريقة في فن الفسيفساء سبقت الحضور الروماني في افريقيا وسبقت سقوط قرطاج سنة الروماني في افريقيا وسبقت الموقية).

شكل هذا الاكتشاف بابعاده التاريخية والحضارية مفاجأة كان لها مفعول الصدمة عند الاختصاصيين الغربيين من ذوي التكويسن الكلاسيكي (اللاتيني-الاغريقي) الذين قابلوا هذا الاكتشاف بشيء من التجاهل والتحقير، وضربوا حوله حصارًا إعلاميًا منقطع النظير.

إلا ان المعارف الانسانية لا بد ان تنتشر مع الوقت حتى وإن لم تسرق لبعض الباحثين الغربيين من ذوي النزعة المضادة لكل ما هو آت من العالم الثالث حتى ولو تم اكتشافه على أيدي علماء غربيين. ولا أدل على ذلك من الاكتشاف الذي تم في الستينات على يد الباحث الأثري



بيوت-حفر منتشرة خاصة عند تخوم المدن الصحراوية كما في مطماطة.

الفرنسي المعروف والاحتصاصي في الفسيفساء حان بول موريل والمتمثل في قطعة فسيفساء صغيرة في مدينة كركوان-بالوطن القبلي (في تونس) في طبقة أثرية ترجع إلى القرن الخامس ق.م. أي الفترة البونيقية. لكن هذا الاكتشاف بقي طي التكتم التام و لم يقع الانتباه عليه حتى اعاد تقديمه الباحث فتحي شلبي في كندا منذ ٨ سنوات (أي في ٥٩٨) بمناسبة تقديم اكتشاف على اعتبار ومنذ ذلك الوقت أصبح الاكتشاف على اعتبار وتم الاقرار به وصار مرجعًا لظهور حدور فن الفسيفساء في العالم.

وتقول السيدة مارغريت الكسندر الباحثة الاميركية المهتمة بالفسيفساء في تونس منذ ١٩٤٨، ولها عدد من البحوث والدراسات حول هذا الموضوع انجزتها بالتعاون مع باحثين تونسيين: «إن تونس تحتضن بلا شك من الفسيفساء أكثر من أي بلد آخر في العالم، كما ان متحف باردو يحتوي على أجمل بجموعة فسيفساء عرفها

الانسان».

\* مطماطة: بلدة تونسية، موقعها غير بعيد عن قابس لجهة الداخل الصحراوي. مطماطة القديمة بيوتها فريدة في العالم، فهي كناية عن حضر في الارض. ومطماطة الحديثة بيوتها إسمنتية بنتها الحكومة في شحاولة لجنب السكان وتغيير نمسط حياتهم القديمة، فرفضوا أول الأمر وتمسكوا ببيوتهم المحفورة في الارض بحيث تكاد لا ترى للناظر على سطح الارض.

ومطماطة، في الاساس قبيلة كبيرة تناثرت بطونها في المغرب العربي. جدهم الأكبر هو مصطاب بن مطماط، وهم من البربر الرحل الذين يسعون إلى ارض آمنة. استقروا أول امرهم في حبل عال في الجزائر ما زال يحمل إسمهم حتى الآن هو حبيل مطماطة، ولكن قطاع الطرق لم يرجموهم، فهاجروا إلى هذا المكان في تونسس واستكانوا.

على أرض مطماطـــة وقعـــت معركــة عسكرية، في ١٩٤٣ بين رومل ومونتغمري، ومنها انتقل القائدان بمعركتهما إلى العلمين الشهيرة.

\* المهدية: مدينة تونسية على ساحل المتوسط، وعلى بعد ٢٠٠ كلم من العاصمة تونس لجهة الجنوب.

في اواسط القرن العاشر، أسس المهدية الخليفة الفاطمي الاول عبيد الله المهدي وجعلها مقرًا للخلافة قبل انتقال الحكم الفاطمي إلى القاهرة. وأنشأ عبيد الله عاصمته المهدية بعد ان ردم مساحة كبيرة من البحر وبنى عليها الجامع الكبير والقصير وخزانًا لتجميع المياه ونقلها إلى القصور. وأحاط المدينة بسور.

قبل «المهدية» (على إسم مؤسسها) كان إسم المدينة «جمة» وهو أقرب إلى أسماء المدن الفينيقية التي كانت منتشرة على السواحل التونسية. وجمة، حاليًا، واقعة في الجهة الجنوبية من

المهدية، ويقبل عليها السياح باعداد كثيفة لأنها تحتفظ بأكبر معالم الحضارة الرومانية في افريقيا خصوصًا مسرحها التاريخي الذي صمم على شكل مسرح روما وما يزال محتفظًا إلى اليوم بقسماته الأساسية.

وفي الناحية الجنوبية من قصر الخليفة، أنشأ المهدي المرفأ واستغنى به عن مرفأ سوسة الحربي الذي أسسه الأغالبة (راحسع النسذة التاريخية، و«الرباطات» في هذا السياق «مدن ومعالم»).

بعد تولي المعزّ لدين الله الخلافة، وهو رابع الفاطميين، ابتدأ بالاستيلاء على سائر المغرب إلى حدّه الأقصى، أي إلى «بحر الظلمات» (الحيط الأطلسي). وبعد ان أنتهى من امتلاك المغرب بأسره، أتجه إلى الشرق الاسلامي، وأمر قائده، حوهر، بالتوجه إلى مصر بعد وفاة كافور الأعشيدي، ومن ثم تقدم إلى الشام و دخل دمشق (٩٧٠). وبعدما استتب الامر للفاطميين في مصر، قرر المعزّ نقل مركز الخلافة من المهدية إلى المشرق



مخازن الغلال في مناطق التجمعات الصحراوية (كما في مدلين وغيرها).

وأسس القاهرة واتخذها عاصمة لدولته.

تمسيزت المهديسة، بالإضافسة إلى صناعسة المراكب والاشتغال بالصيد، بصناعة الزجاج نظرًا إلى وحود مادة «الكارتز» في المدينة ومنطقتها. ويوجد حاليًا في المتاحف التونسية العديد مسن القناني الزجاجية التي عثر عليها في مصنع المهدية.

أولت الحكومات التونسية في العهسه الاستقلالي الحالي، وما تزال، المدينة أهمية سياحية لموقعها الجميل ولما تختزنه من آثار ومعالم. فالساتح الذي يختار تمضية إحازته فيها يستطيع ان يزور في اقل من اسبوع جميع المناطق الأثرية والسياحية الرئيسية في تونس مكتفيًا برحلات يومية قصيرة. فالمهدية لا تبعد عن سوسة ومدينتها السياحية الشهيرة «قنطاوي» سوى ٢٠كلم، وهي لا تبعد عن مدينة موناستير سوى ٢٠كلم، وإلى غربيها مدينة القيروان.

في ۱۹۰۷، عشر فريق من الغواصين اليونانيين على آثار من منحوتات مختلفة من ضمنها قطع معمارية (أعمدة وتيجان أعمدة وقواعد) وتماثيل من الرحام والبرونز، كانت تؤلف حمولة باخرة فينيقية غرقت في الربع الأول من القرن الاول ق.م. وهي تغادر سواحل مدينة المهدية وعلى بعد ٥ كلم منها. وقد سمّيت هذه المكتشفات «كنز المهدية». وبعد ٤١ عامًا، إي في ١٩٤٨، قامت بعثة علمية فرنسية بالغوص والكشف عن الكنز، وفي ١٩٥٤ مم انتشال بعض الاعمدة ورفع أجزاء من السفينة ونقلها إلى متحف «باردو» في أجزاء من السفينة ونقلها إلى متحف «باردو» في تهنس.

في ١٩٩٢، سافر إثنان من أعضاء «الجمعية الألمانية لرعاية الآثار المغمورة تحت المياه» (ديغوفا) إلى تونس، فاجريا محادثات مع المسؤولين التونسيين حول ما يمكن عمله إزاء هذا الكنز. وادخلت الجمعية في براجها «مشروع المهدية»، وقررت، بموافقة السلطات التونسية، إجراء كشف

ميداني في ١٩٩٣. وكلّل العمل بالنجاح، وعثر على كامل السفينة وجمولتها. وفي العام نفسه انعقد في «ارلانغن» أول مؤتمر دولي في المانيا لعلم الآثار المغمورة تحت المياه. وأجريت عملية استكشافية ثانية (منتصف تشرين الاول ١٩٩٣) واشترك فيها ٣٠ عالمًا أثريًا متخصصًا، بينهم بريطانيون بالاضافة للالمان والتونسيين.

وعرضت نتائج هذه الإبحاث بمناسبة افتتاح المعرض في متحف الرايس في بـون. وتجاوزت تكاليف ترميم الكنز ١،٣ مليون دولار. والـترميم الاصعب كان لتمشال «أيروس» وهو يمثل يافعًا بحنحًا يحمل إكليلاً على رأسه وفي أغلب الظن انه رمز الحب «أغون». ونتيحة للمحادثات بسين التونسيين والألمان حول هذا الكنز، تستعد تونس لاستقبال الكنز وعرضه في متحف باردو (راجع «باردو، متحف» في هذا السياق: مدن ومعالم).

\* موناستير (المنستير) Monastir: مدينة

تونسية ساحلية، بين صفاقس وسوسة. سياحية بالدرجة الأولى. أهم آثارها «الرباط» الذي تمّ تشييده ايام دولة الأغالبة، وكان عبارة عن حصن عسكري معد لحماية البلاد من هجمات الغزاة القادمين من البحر. وأهم معالمهما الحديثة «القصر الرئاسي» الذي يقع في منطقة سكنية هادئة ويتميز برسومه، وحدرانه المرمرية، وحديقته التي تمتــد خلفها واحمة «الد خيلة» الشميرة منمذ القدم، ولكنها اليوم تشتهر بما تقدمه من وسائل التسلية والتزفيه للساتحين الراغسين في الرياضات الماثية. وموناستير مسقط رأس الرئيس الحبيب بورقيبة الذي كان صاحب الفضل في نقلها من قريسة صغيرة للصيادين إلى مدينة حديثة. وتطورت فيها سياحة المؤتمرات إذ صارت الشركات الصناعية والمؤسسات السياحية الاوروبية وكذلك المنظمات الدولية تختارها لاقامة جمعياتها العمومية وندواتها كونها تضم قصرًا للمؤتمرات بحهزًا بأحدث

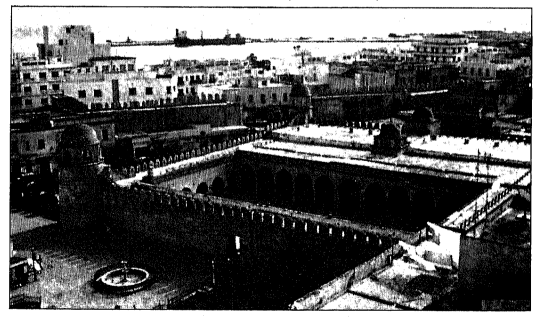
المعدات وشبكة فنادق قريبة من المطار.

أما لفظة «موناستير» (أو منستير) فقد أحذها العرب عن البيزنطيين الذين كانت لهم منشآت كبيرة تجمع بين وظيفة الدير ووظيفة الحصن الحربي (الرباط)، علمًا ان اللفظة كانت متداولة على الارجح في المشرق العربي كذلك وتحديدًا في سواحل سورية وفلسطين. وأطلق العرب في الجناح الغربي من العالم الاسلامي (المغرب العربي) لفظة «منستير» على الحصون الشبيهة بالاديرة التي ظهرت في القرن الثاني المهجرة أي قبل استخدام كلمة «رباط» في مدلولها العربي الخاص في القون الثالث الهجري. وأقدم الرباطات» في هذا الباب «مدن ومعالم».

\* وذنة (أوتينة): مدينة تونسية على بعد ٣٠ كلم جنوبي تونس العاصمة. زاحرة بالمعالم التاريخية. إذ هي نفسها مدينة أوتينة الرومانيسة المعتبرة من أقدم المدن الرومانية في إفريقيا. بعض

آثارها يعود إلى القرن الثالث ق.م. ويعتقد ان أصل المدينة بربري، وثمة قطع نقدية تدل ان تاريخ المنطقة كان متطورًا عمرانيًا قبل مجسىء الرومان، وان مصدر ثروتها الأساسي من زراعات الحبوب. وتطورت المدينة على مدى الحضور الروماني، وتواصلت الحياة فيها في العهد البيزنطي، ثم في عهود الأغالبة والفاطميين والحسينيين. أهم معالمها التاريخية «المسرح الداتري» الذي يرجع بناؤه إلى القرن الثاني ويتسع لـ ١٢ ألف متفسر ج. وفي أعلى المدينة بناء شامخ يعتقد انه الكابيتول (مقر السلطة) وقد حوله البيزنطيون إلى قلعة لحماية المدينة في عهدهم. ومكنت الحفريات الأخيرة التي شرعت فيها وكالة إحياء التراث منلذ شباط ١٩٩٣ من ابراز جزء مهمم من مبنى الكابيتول، وتم العثور على قطع أثرية عدة من بينها نصب يمثل رميز الخصب وتمشال آحير مقطوع الرأس، وفسيفساء رومانية... وتعود تماريخ الحفريات الاولى إلى العام ١٨٤٥. وتولي الدولة أهمية فائقـة لهذه المدينة الأثرية.

منظر عام لمدينة مو ناستير، والمعلم الأثري هو «الرباط» الذي بناه الأغالبة.



## زعماء ورجال دولة

\* أحمد بسن صالح: سياسي ورجل دولة تونسي، ومن كبار واضعي السياسة الاقتصادية والاجتماعية التونسية قبل ١٩٦٩، والرجل الثاني بعد بورقيبة حتى ذلك التاريخ.

ولد في عائلة فقيرة من منطقة الساحل، وحصل على ثقافة فرنسية وعربية. عمل كمدرس للغة العربية عدة سنوات قبل ان يُستدعى لشغل منصب الأمين العام للاتحاد العام للعمال التونسيين في كانون الاول ١٩٥٢ على أثـر اغتيـال فرحـات حشاد على يد منظمة «الكف الأحمر». أيّد سياسة بورقيبة بشدة وخاصة في صراع الأخير ضـد صـالح بن يوسف في ١٩٥٥. انتخب عضوًا في اول جمعية استشارية تونسية، وطالب بسياسة اصلاحية على جميع المستويات، وقياد سياسة مطلبية باسم العمال، ما أدّى إلى انشقاقات داخيل الاتحاد العمالي. فأبعد عن الامانة العامة ليحل محله أحمد طلبي. وبعمد فنزة من الابعاد، استدعاه بورقيبة وأوكمل اليمه وزارة الصحمة العاممة والشموون الاجتماعية. ورغم ذلك فإن مؤتمر سوسة الذي عقده حزب الدستور الجديد (١٩٥٩) لم ينتخبه عضوًا في مكتبه السياسي.

عين في كانون الثاني ١٩٦١ وزيرًا للدولة لشؤون التخطيط والمالية، فعمد إلى وضع خطة واسعة للتنمية تمّ على اساسها إرساء ما عرف باسم «الاشتراكية الدستورية»، وقد قاد داخل الحزب الدستوري الاشتراكي (الاستم الجديد خزب الدستور) الاتجاه التكنوقراطي. وبالرغم من دعوته إلى اعتماد سياسة اقتصادية قائمة على إشراف الدولة وتدخلها في الاقتصاد فإنه وافق على دعوة الرساميل والاستثمارات الاجنبية و لم يعارض سياسة بورقيبة الموالية للغرب.

كان ينظر إلى بن صالح على انــه ولي عهــد

بورقيبة الذي كان يوكل إليه مهمة القيام بالمهمات غير السهلة: السياسة التعاونية الالزامية، تجميد الاحور، فسرض الضرائب، الخ... إلا انه فقد، في ١٩٦٩، ثقة بورقيبة، ما أدّى إلى سقوطه ومحاكمته وسحنه. استطاع، في ١٩٧٧، الهرب من معتقله واللحوء إلى الجزائر حيث بقي فيها حتى عودته إلى تونس في ١٦ حزيران ١٩٨٨ بعد ان أعفى عنه الرئيس زين العابدين بن علي.

\* أحمد المستيري (١٩٢٥-): سياسي ورجل دولة تونسي. شغل عدة مناصب سياسية ومن دعاة الانفتاح الاقتصادي والسياسي. ولمد في مرسى بالقرب من تونس العاصمة في عائلة غنية وفي وسط موال لحرب الدستور القديم (بزعامة الثعاليي). انضم إلى حزب الدستور الجديد، كما نشط في مجموعات «الهلال الاسود» التي كانت مهمتها الرد على هجمات منظمة «الكف الأحمر» الارهابية الموجهة ضد المناضلين التونسيين الاستقلاليين. في ١٩٥٢، دخل لأول مرة المكتـب السياسي لحزب الدستور الجديد. رئيس مكتب المنحى سليم (وزير الدولة ثم وزير الداحلية) في ١٩٥٤–١٩٥٥. انتخب في ١٩٥٦ ناتبًا في اول جمعية وطنية في تونس المستقلة، ثم عين على التوالي وزيرًا للعدل، ثم للمالية والتحارة ابتداء من كانون الاول ١٩٥٨. بعسد ١٩٦٠، دخسل السسلك الدبلوماسي، وأصبح سفير تونس في موسكو، فالقاهرة فالجزائر. عاد إلى تونسس في حزيران ١٩٦٦، فعين وزيرًا للدفاع محل الباهي الأدغم الذي احتفظ برئاسة الحكومة، إلا انبه سرعان ما قدم المستيري استقالته من الوزارة ومن المكتب السياسي احتجاجًا على سياسة أحمد بن صالح الاقتصادية. وقد أدى ذلك إلى إبعاده عن الحـزب. بعد طرد بن صالح واعتقاله والهجوم رسميًا على سياسته، أعيد الاعتبار للمستيري فاستعاد دوره في الحياة السياسية التونسية منلذ نيسان ١٩٧٠. وفي

حزيران (١٩٧٠)، عين وزيرًا للداخلية في حكومة الاتحاد الوطني التي شكلها الباهي الأدغم ومسؤولاً عن اللحنة التي كلفت اصلاح الحنوب وتعديل الدستور. وعندما حلف الهادي نويرة الأدغم في رئاسة الحكومة ظل المستيري محتفظًا بكل مناصبه، كما ظل يتمتع بثقة الحبيب بورقيبة بالرغم من احتياره الهادي نويرة خلفًا له.

\* الباهي الأدغم (١٩١٣): سياسي ورحل دولة تونسي ومن زعماء الحزب الدستوري الاشتراكي. ولد في العاصمة تونس، ولعب دورًا في قيادة الحركة الوطنية الاستقلالية. كان في فترة من الفترات مرشحًا لخلافة الرئيس بورقيبة. تقلب بعد في عدة مناصب إدارية وحكومية مهمة. في ١٩٦٩، عين رئيسًا للوزراء، ولمع إسمه على الساحة العربية بصفته رئيسًا للحنة المشرفة على وقف القتال بين منظمات المقاومة الفلسطينية والجيش الاردني. شغل بعد ذلك على التوالي منصب الممثل الشخصي للرئيس بورقيبة، والأمين العام للحزب الدستوري الاشتراكي، وذلك قبل ان يحل محله في هذا المنصب الهادي نويرة.

\* الحبيب بورقيبة (١٩٠٣): أول رئيس للحمهورية التونسية منذ الاستقلال وحتى بدء ولاية الرئيس الحالي زين العابدين بن علي الذي عزله في تشرين الثاني ١٩٨٧ (راجع النبذة التاريخية)، رغم ان بورقيبة كان انتحب رئيسًا لمدى الحياة في ١٩٧٤.

ولد في مدينة موناستير (المنستير) في عائلة متواضعة. فسحّل رسميًا انه ولد في ١٩٠٣، لكن ثمة من يؤكد من معارفه انه ولد قبل هذا التاريخ. فالبعض يقول انه ولد في ١٩٠٨، والبعض الآخر يرجح ان سنة ولادته هي ١٩٠٠. تلقى العلم في تونس، ثم في فرنسا حيث نال شهادته الثانوية، وبعدها إجازة الحقوق من جامعة باريس.

أمضى بورقيبة ١١ عامًا في الســجون الفرنسية في فترة ١٩٣٤ - ١٩٥٥ بسبب نضاله من اجل استقلال تونس. وقد حددت الحكومة الفرنسية إقامته في الجنوب الفرنسي للحد من نشاطه. دعا إلى العصيان المدنى، فاعتقل من ١٩٣٨ إلى ١٩٤٣ حين أفرجت عنه حكومية المارشال بيتان. فرحل إلى مصر (١٩٤٣–١٩٥٠) وأسس هناك مكتسب المغسرب العربسي (راجسع «يوسف الرويسي»، في هذا الباب: زعماء ورحال دولة). ثـم عـاد إلى فرنسـا ليعتقـل مـرة أحـرى في منديس فرانس بالحكم الذاتبي لتونسس ودعت بورقيبة لتأليف حكومة حديدة. فقبل بورقيبة الدعوة، ونتيجة لذلك انشق عنه صالح بن يوسف الذي كان يطالب بالاستقلال التام لتونس معتبرًا ان الحكم الذاتي خطوة إلى السوراء. واستطاع بورقيبة ان يتغلب على هذا الانشقاق وأبعد خصمه اللهدود (صالح بسن يوسف) اللذي اغتيسل في فرنكفورت عام ١٩٦١.

في ٢٠ آذار ١٩٥٦، نالت تونس استقلالها بالكامل. فأصبح بورقيبة رئيسًا للمحلس الوطني فيها، ثم رئيسًا لمجلس الوزراء. وفي ٢٥ تموز ١٩٥٧، حلع باي تونسس وأعلنت الجمهورية وانتخب الحبيب بورقيبة رئيسًا لها، فلقب نفسه «المجاهد الأكبر».

في فـترة الزعامـة القوميـة لـلرئيس المصـري جمال عبد الناصر، انتهج بورقيبة سياسة معارضة له ومتقربة من الغـرب وخاصـة فرنسـا، ونـادى بحـل

القضية الفلسطينية على مراحل.

بعد خلعه «بناء على نصيحة الأطباء» (١٩٨٧)، انزوى في بيته في مدينته الموناستير (المنستير) واستمرت الحكومة تقدم له كل انواع الرعاية. أعطى صوته، في الانتخابات الرئاسية والاشتراعية التي حرت في نيسان ١٩٨٩، للرئيس بن على وللائحة التجمع الدستوري.

\* الحبيب بورقيبة الأبن (١٩٢٧ -): سياسي ورجل دولة تونسي وابن الحبيب بورقيبة. أتم دراسته الابتدائية في المدرسة الصادقية في تونس، ثم في ثانوية كارنو (ديجون، فرنسا). انتسب إلى كلية الحقوق في باريس، ثم في غرينوبل. شارك في الحركة الوطنية التونسية ضد الاستعمار الفرنسي حاصة بين ١٩٥١ و١٩٥٤، ثم سارس المحاساة في تونس ما بين ١٩٥٤ و١٩٥٦. تقلب بعد ذلك في عدة وظائف دبلوماسية قبل ان يصبح، في ١٩٦٤، الأمين العام لغرفة الرئاسة، ثم مساعد الأمين العام للحزب الدستوري الاشتراكي. وعين، في السنة نفسها، أمينًا عامًا لوزارة الخارجية حتى ١٩٦٩ حين أصبح وزيرًا للخارجية، ثم للعدلية (١٩٧٠) ليشغل في ١٩٧١ منصب المديسر العام للبنك التونسي للتنمية الاقتصادية. وفي ٢٨ كانون الاول ١٩٧٧، عين مستشارًا خاصًا لدي رتيس الجمهورية واستمر يحتفظ بهذا المنصب في عدد من الحكومات التي تشكلت بعد ذلك (١٩٨٠).

\* الحبيب الشطي (١٩١٦): سياسي ودبلوماسي ووزير حارجية تونس. تلقى دراسته الثانوية في الدرسة الصادقية في تونس. عمل صحافيًا ما بين ١٩٣٧ و١٩٥٧، فأنشأ بحلة «الزهراء» ما بين ١٩٤٧ و ١٩٥٠، وصحيفة «الصباح» ما بين ١٩٥٠ و ١٩٥٧، اعتقلته السلطات الفرنسية في ١٩٥٠ و١٩٥٧ و١٩٥٧ و١٩٥٧ بسبب اتجاهاته الوطنية. ترأس قسم الاعلام في

رئاسة بحلس الوزراء (١٩٥١-٥٩٥). عضو المجلس الوطني للحسزب الدسستوري الجديسد (٥٩٥). مدير صحيفة «العمل» الناطقة باسم الحزب (١٩٥٦). نائب رئيس الجمعية الوطنية التونسية (١٩٥٦). سفير تونس في لبنان، والعراق (١٩٥٧-١٩٥٩)، وتركيا، وإيسران (١٩٥٩-١٩٦٢)، وبريطانيا (١٩٦٢-١٩٦٤)، والمغرب (١٩٧١-١٩٧٤). والجزائس (١٩٧١-١٩٧٤). مدير مكتب رئيس الجمهورية (١٩٧١-١٩٧٤). في ١٩٧٤، أصبح وزيرًا للخارجية بالإضافة إلى عضويته في المحتب السياسي واللجنة المركزية للحزب، وفي الجمعية الوطنية.

في ٢٥ كانون الاول ١٩٧٧، استقال من منصبه كوزير للخارجية احتجاجًا على موقف الحكومة من الاضطرابات النقابية في البلاد، ما دفع بقيادة الحزب إلى فصله من عضوية المكتب السياسي. فغادر تونس متنقلاً بين فرنسا والمغرب حتى عودته بحددًا إلى تونس في ١٠ كانون الاول ١٩٧٩ مستعيدًا مقعده في الجمعية الوطنية وفي اللحنة المركزية بعد ان صرّح بأن احتجاجه لم يكن في عله. في مطلع ١٩٨٠، انتخب أمينًا عامًا للمؤتمر الاسلامي.

\* الحبيب عاشور (١٩١٤): سياسي ونقابي تونسي بارز. نشط في سبيل الاستقلال، وسحن، وتبواً أعلى المناصب في الحزب الدستوري الاشتراكي. ولد في حزيرة قرقنة التونسية في عائلة نقيرة. حرح في ١٩٤٧ في مظاهرة تصدت لها القوات الفرنسية، فاعتقل وحكم عليه بالسحن لحمس سنوات. انتخب في ١٩٥١ عضوًا في اللحنة الادارية لاتحاد الشغيلة التونسيين وقاد حملة ضد الاتحاد ليترأس اتحادًا آخر هو الاتحاد التونسي للعمل التابع لحزب الدستور الجديد. في ١٩٦٣ الموسي أصبح على رأس الاتحاد العام للشغيلة التونسيين أصبح على رأس الاتحاد العام للشغيلة التونسيين أصبح على رأس الاتحاد العام للشغيلة التونسيين أصبح على رأس الاتحاد العام للشغيلة التونسيين

بدعم من الرئيس بورقيبة. في ١٩٦٤، انتخب عضوًا في المكتب السياسي لحزب الدستور الجديد، وأصبح في العام نفسه ناتبًا عن منطقة بجة. في ١٩٦٦، نحى عن مناصبه بسبب انتقاده لسياسة الحكومة الاقتصادية واعتقل لفترة قصيرة. أعيد إدخاله من جديد (١٩٦٧) إلى الحزب الدستوري الاشتراكي، وانتخب نائبًا عن صفاقس (١٩٦٩). في ١٩٧٠، أعيد إلى منصبه كأمين عام لاتحاد الشغيلة التونسيين، وظل في منصبه هذا حتى مطلع ١٩٧٨ حين تصدى الجيش التونسي لاضراب عمالي كانت قد دعت إليه الحركة النقابية التونسية. وكمانت حصيلة ذلك مقتل العشرات واعتقال العديدين ومحاكمتهم وعلى رأسهم الحبيب عاشور الذي أقيل من مناصبه وطرد من الحـــزب وأودع الســـجن. وفي ٣ آب ١٩٧٩، وبمناسبة عيد ميلاده السادس والسبعين، أصدر الحبيب بورقيبة عفوًا خاصًا عنه وعن ثمانية من رفاقه المعتقلين.

\* حسين النصر (الباي): راجع «محمد الأمين (الباي)» في هذا الباب: زعماء ورحال دولة.

\* زين العابدين بن على (١٩٣٦): الرئيس الحالي للجمهورية التونسية (١٩٩٦)، راجع النبذة التاريخية.

\* الشاذلي القليبي (١٩٢٥ -): سياسي ورجل دولة ومفكر تونسي. أول أمين عام لجامعة الدول العربية بعد انتقالها من القاهرة إلى تونس. ولد في مدينة تونس، وتلقى تعليمه الثانوي في المدرسة الصادقية. أكمل دراساته العليا في الآداب والفلسفة في السوربون (فرنسا). عمل استاذًا جامعيًا (١٩٥٧). لكن في ١٩٥٨، ترك التعليم



الوئيس زين العابدين بن على.

بعد تعيينه مديرًا عامًا للاذاعة والتلفزيون. وفي ١٩٦١ كلف بإنشاء أول وزارة للشؤون الثقافية في تونسس، وبقي مشرفًا عليها حتى ١٩٧٠ بالاضافة إلى تسلمه مرتين في تلك الفترة وزارة الاعلام. أسندت إليه وزارة الثقافة من جديد في ١٩٧١، واستمر فيها حتى ١٩٧٣، شم تسلمها مرة ثالثة من ١٩٧٦ حتى ١٩٧٨، وكان قد شغل أثناء ذلك، وبالتحديد ما بين ١٩٧٤ وكان قد شغل منصب مدير ديوان رئيس الجمهورية. من ايلول منصب وزير الاعلام وذلك قبل ان ترشحه تونس منصب الأمين العام لجامعة الدول العربية والذي التخب له في ٢٨ حزيران ١٩٧٩.

بالاضافة لنشاطه العام على الصعيد الوطني، كان للشاذلي القليبي نشاطات محلية وحزبية واسعة. فهو منذ ١٩٦٣ يشغل منصب رئيس بلدية قرطاحة (قرطاح) التي تميزت في عهده محياة ثقافية بحددة، كما انه مارس منذ ١٩٦٤ المستوري، فانتخب في ١٩٦٤ رئيسًا للشعبة الحرب في قرطاحة، كما انتخب في العام انتخابه لهذا المنصب في كل المؤتمرات التي عقدها الحزب بعد ذلك. في كانون الثاني ١٩٦٨ أصبح عضوًا في المكتب السياسي للحزب الدستوري، واحتفظ بعضويته إلى تاريخ انتخابه أمينًا عامًا للجامعة العربية في حزيران ١٩٧٩.

يمتاز الشاذلي القليبي بثقافته العربية العميقة وسعة اضطلاعه باللغة العربية (إذ إنه عضو في مجمع اللغة العربية في القاهرة منذ شباط ١٩٧٠)، بالإضافة إلى انفتاحه الواسع على الثقافات الاحنبية وبخاصة الثقافة الفرنسية. وشارك، في مستهل حياته العامة، في تحرير العديد من الصحف والجلات الوطنية، ما أكسبه حبرة قيمة في حسن التخاطب مع الرأي العام العربي والعالمي، وفي الدفاع عن

القضايا العربية امام المحافل الدولية والصحافة الاجنبية. وقد حاول، من خلال مركزه كأمين عام للحامعة العربية، ان يعزز أجهزة الاعلام الخارجية، وأن يطور عمل الجامعة في المحالات كافة. شارك بنشاط في الجهود الرامية لوضع حد لمأساة الحرب في لبنان (من خلال عضويته في لجنة المتابعة العربية العربة المتابعة

وضع مؤلفات عديدة في الادب والثقافة والسياسة، منها: «العرب امام قضية فلسطين» و«من قضايا الدين والعصر». له آراء صريحة ومتحررة في كل المشكلات التي تجابه المجتمع العربي، كالعلاقة بين العروبة والاسلام، والعلاقة بين العروبة والاسلام، وحول قضية المرأة العربية، والنفط، والنظام الاقتصادي العالمي الجديد، والحوار العربي الاوروبي الافريقي، الخ... يحمل القليبي أكبر وسامي الجمهورية والاستقلال، وعددًا كبيرًا من الأوسمة العربية والأجنبية (من «موسوعة السياسة»، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط ١، ١٩٨٣،

\* صالح بن يوسف (١٩٠٩-١٩٦١):
سياسي ورجل دولة تونسي. من زعماء حزب
الدستور الجديد ومؤسسيه. ولد في جزيرة جربة
التونسية. درس الحقوق وبدأ العمل السياسي منذ
شبابه في صفوف حزب الدستور أولاً، ثم في
تأسيس حزب الدستور الجديد إلى حانب الحبيب
بورقيبة والمطيري في ١٩٣٤. ولم يمض وقت قصير
حتى اعتقل زعماء هذا الحزب ومن بينهم صالح بن
يوسف الذي ظل في المنفى والمعتقل حتى ٢٣ ايار
يوسف الذي ظل في المنفى والمعتقل حتى ٢٣ ايار
مملة احتجاجات ومظاهرات عارمة. ولكن هذا لم.
يمنع سلطات الاحتلال من المضيي في حملات
الاعتقال وحل الاحزاب المعارضة. في ١٩٤٨،

انعقــد في تونــس، الامــين العــام للحــزب وبورقيبـــة رئيسًا له.

في آب ١٩٥٠، عين وزيرًا للعدل في حكومة محمد شنيك. وكان الغرض من هده الحكومة تمهيد الطريق للوصول إلى السيادة الكاملة بشكل تدريجي. وفي ١٥ كانون الاول ١٩٥١، أوقفت الحكومة الفرنسية المفاوضات الهادفة الوصول بتونس إلى الاستقلال، وعمدت في ١٦ آذار ١٩٥٢ إلى اعتقال الحكومة باستثناء بسن يوسف الذي تمكن من الفرار في اللحظة المناسبة.

في آب ١٩٥٤، قبل حسزب الدستور الجديد بقيادة بورقيبة اتفاقية الاستقلال الذاتي التي تضع السياسة الخارجية التونسية ومسألة الدفاع الوطني في أيدي السلطات الفرنسية كخطوة أولى نحو الاستقلال الكامل. وقد أدّى ذلك إلى حصول أول صدام علني بين زعيمي الدستور الجديد بورقيبة وبن يوسف.

عاد بن يوسف إلى تونس في ١٩٥٥ ليقود حملة عنيفة ضد سياسة قيادة الحزب التي فصلته في مؤتمر صفاقس، ما أدّى إلى حصول انشقاق في الحزب، وقياطع «اليوسفيون» الانتخابات الستي أحريت في ,١٩٥٦ وفي كانون الثاني ١٩٥٦ لجــأ بن يوسف إلى طرابلس في الوقــَت الــذي قــرر فيــه بورقيبة إلقاء القبض عليه ومحاكمته. وبالفعل، فقل صدر عليمه حكم غيابي بالاعدام، وقمد بما بن يوسف من الخارج سياسة معارضة شديدة لبورقيبة وكان المقر الرئيسي لنشاطاته في القاهرة، ما جعل العلاقات بين الجمهورية العربية المتحدة (مصر وسورية) وتونس تتأزم. وفي ١٩٦١، سافر بن يوسف إلى المانيــا حيـث اغتيــل في فرنكفـورت في آب ۱۹۲۱ في ظـروف غامضـة (مـن «موســوعة السياسة»، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بیروت، ط ۱، ۱۹۸۳، ج ۳، ص ۵٤۸).

\* الطاهر بلخوجة (١٩٣١ - ): سياسي

ورجل دولة تونسي. تخرج مهندسًا في المعهد الزراعي العالي في تونس. ممثل الحركة الطلابية في المكتب السياسي للحزب الدستوري الجديد في المكتب السياسي في الأمسم المتحدة، وفي وزارة الخارجية وبعض البلدان الافريقية المجاورة واسبانيا. الحارجية وبعض البلدان الافريقية المجاورة واسبانيا. عين في ١٩٧١ وزيرًا للدولة مسؤولاً عن الزراعة، شم وزيرًا للشباب والرياضة (١٩٧٢). وفي أمر ١٩٧٢ عين رئيسًا للبعثة التونسية لدى الأمم المتحدة في حنيف، وفي ١٩٧٧ مين أقيل في حو وظل حتى كانون الاول ١٩٧٧ حين أقيل في حو أرمة وزارية عامة. في تشرين الاول ١٩٨٨ محكم والتغريم) بتهمة احتلاس اموال عامة، وكان قبلاً يشغل منصب وزير الاعلام.

\* الطاهر بن عمار (۱۸۹۰-): رحل دولة تونسي معتدل ينتمي إلى البورجوازية التونسية الكبيرة. عينه باي تونس محمد الأمين، بموافقة فرنسا (حكومة بيار منديس فرانس) والحرب الدستوري الجديد بزعامة بورقيبة، رئيسًا لأول حكومة تونسية سميت «حكومة التفاوض»، لأن مهمتها كانت في الواقع تقتصر على إحراء مفاوضات مع فرنسا من اجل الاتفاق على الخطوات العملية لانتقال السلطة إلى التونسيين في نطاق الاستقلال الداخلي أي مع بقاء السياسة الخارجية والجيش والأمن بيد فرنسا. تشكلت تلك الحكومة في ٨ آب ٤ ١٩٥٤ بعد زيارة بيار منديس فرانس تونس في ٣١ تموز ١٩٥٤ وإعلانه منح تونس الاستقلال الداحلي، وضمت عناصر مستقلة وثلاثة أعضاء من الحزب الدستوري الجديد أبرزهم المنحى سليم. وبدأت في ٤ ايلول من السنة نفسها (١٩٥٤) المفاوضات التي كان يقودها في الواقع الحبيب بورقيبة دون ان يكون عضوًا في الحكومة. وقد افضت تلك المفاوضات إلى اتفاقية ٣ حزيران ١٩٥٥ التي منحت الاستقلال الذاتي ولكن دون ان تلغي معاهدة ١١ ايار ١٨٨١ (معاهدة الحماية الفرنسية لتونس). وعلى أثر ذلك شكل الطاهر بن عمار نفسه حكومة جديدة شارك فيها هذه المرة ستة أعضاء من الحزب الدستوري الجديد. وحلت على أثر انتخابات الجلس التأسيسي في نيسان ٢٥٥١ التي فاز فيها الحزب الدستوري الجديد بكل المقاعد وكلف الباي الحبيب بورقيبة باعتباره رئيسًا للحزب تأليف حكومة جديدة.

\* الطاهر الحداد: راجع «محمد علي» في هذا الباب: زعماء ورجال دولة.

\* عبد العزيز الثعاليي (١٨٧٤-١٩٤١): سياسي ومفكر تونسي. ولد في عائلة فقيرة. كان عمره سبع سنوات عندما وقع «باي تونسس» معاهدة ١٨٨١ الشهيرة التي منحت الفرنسيين ما أرادوه كمستعمرين. عندما أنهى دراسته في جامع الزيتونة، أصدر حريدة فأغلقها الحاكم العام الفرنسي بعد أيام، فأصدر حريدة ثانية فأغلقها

الحاكم ايضًا. استعاض عبد العزيز الثعالبي عن الكتابة الصحافية بالوقوف خطيبًا في الساحات العامة، إلى ان عاد وأصدر جريدة ثالثة سرعان ما داهمتها السلطات الفرنسية وأغلقتها واعتقلت الثعالبي ونفته إلى مصر (١٩٠١). وهناك تأثر بأفكار رواد الاصلاح الفكري الاسلامي، من امثال محمد عبده ورشيد رضا، الذين اتصل بهم. وبعد سنة عاد متخفيًا إلى تونس.

في ١٩١١، عندما بدأ العدوان الايطالي على ليبيا، قام الثعالبي يجمع المعونات والاموال والأسلحة من تونس ويرسلها إلى الجساهدين في لسا.

في ١٩١٩، سعى إلى باريس لعرض القضية التونسية على مؤتمر الصلح. لكنه أعيد إلى تونس معتقلاً وزج به في السجن.

ترأس الحزب الدستوري (القديم) عند تأسيسه في ١٩٢٠، ومن جملة مبادئه «العرب أمة واحدة ولا بد ان تتوحد». ونفي الثعالبي مرة حديدة في ١٩٢٣، إلى مصر ومنها سافر إلى فلسطين وسورية ولبنان والعراق والحجاز والخليج



عبد العزيز الثعالبي.

واليمن. في ١٩٣٦، عاد إلى تونس وأخذ يدعو إلى توحيد أقطار المغرب العربي كخطوة لتوحيده مع بقية الاقطار العربية. نجا من محاولة اغتيال. اعتزل السياسة في أواخر ايامه. أصدرت القيادة الحالية في تونس (وذلك في ١٩٨٩) قرارًا باعادة الاعتبار إلى عبد العزيز الثعالمي والتعريف به على انه مؤسس الحركة الوطنية للجهاد في سبيل استقلال تونس.

\* عياشـــى حســونة (١٨٧٣–١٩٥٨): سياسمي تونسمي، من رواد الحركسة الوطنيسة الاستقلالية. ولمد في سوسة، وتعلم في المدرسة الصديقية. عمل استاذًا للعربية في «ليسيه كارنو»، وعمل بعدها مترجمًا فوريًا للدى حكومة الحماية الفرنسية، وسافر إلى فرنسا للدراسات العليا. في ١٨٩٨، تخرج محاميًا، ومارس المحاماة في سوسـة. ساهم في تحرير بحلة «الحاضرة» وبحلة «الزهراء». نشط في الحركة الوطنية التونسية بعد الحرب العالمية الاولى. فأسس الوطنيون حـزب الدسـتور بزعامة عبد العزيز الثعالبي، ودعوا فرنسا إلى وضع دستور جديد يضمن للتونسيين مزيدًا من الحقوق، ثم أرسلوا وفدين إلى فرنسا كان الاول برئاسة الثعالبي والتاني برئاسة عياشي. غير ان الوفدين أخفقاً في تغيير السياسة الفرنسية. وانضم عياشي إلى حزب الدستور الجديد بزعامة بورقيبة، وتـرأس بعضًا من مؤتمراته. وفي ١٩٣٨، كان عياشي بين الذين اعتقلتهم السلطات الفرنسية من قادة الحركة الوطنية. وأطلق سراحه في ١٩٣٩، وكان مريضًا.

\* فوحسات حشساد (۱۹۱۶-۱۹۰۲): مناضل وطني وزعيم نقابي تونسي. ولد في حزيرة العباسية، إحدى حزر قرقنة مقابل مدينة صفاقس، في عائلة صيادي أسماك فقيرة. اضطر إلى تسرك المدرسة بعد وفاة والده وكان قد حصل على الشهادة الابتدائية. أصبح عاملاً في ميناء صفاقس للانفاق على والدته واحوته الصغار النلائية. ولما

أصبح في مقتبل العمر عمسل معاون سائق في الشركة التونسية للنقل البري في الساحل، وانخسرط في العمل النقابي وأصبح عضوًا في الكونفدرالية العامة للعمسل (C.G.T.) التي تأسست في ١٩١٩ والتي هي عبارة عن امتداد للنقابة الفرنسية الأم في باريس. وتجدر الملاحظة ان تلك النقابة الغريبة عن الواقع التونسي سرعان ما دخلت في صراع مع العمال التونسين الذين جندهم النقابي التونسي العمال التونسين الذين جندهم النقابي التونسي زعماء ورجال دولة) للوقوف في وجه النقابة الفرنسية.

فضّل فرحات حسّاد العمل النقابي من خلال الحزب الدستوري الجديد. وفي ١٩٤٤، أدرك ان النقابة القائمة والتي تعمل السلطات الفرنسية على تشجيعها ليست إلا فرعًا من الحزب الشيوعي الفرنسي. عندها كثف حسّاد اتصالاته بالعمال وتمكن (في ١٩٤٤) من تأسيس نقابة تونسية هي «الاتحاد العام التونسي للشغل» تونسية هي دلاتحاد العام التونسي للشغل» النقابة من حيث انها تولي العمل السياسي أهمية أكبر من العمل النقابي، بقوله:

«إن قضية الطبقة العاملة لا تنفصل عن القضية الوطنية بعمومها وبأن السياسة موجودة في كل ميادين الحياة، وحتى لو أردنا ان نتجاهلها فإنها حتمًا لن تتجاهلنا، وان العامل التونسي أثناء نضاله من اجل الانعتاق والتقدم الاحتماعي يصطدم يوميًا بعراقيل سياسية عليه ان يتجاوزها، ومن اجل ذلك فإنه مضطر لأن يناضل سياسيًا...».

أول ضربة تعرض لها «الاتحاد العام التونسي للشغل» كانت في ٥ آب ١٩٤٧، وذلك عندما حصدت نيران الدبابات الفرنسية جموع العمال التونسيين المضربين في مدينة صفاقس وقتلت ٣٠ عاملاً. ثم توالت الضربات مثل الإعدامات العمالية في حبل الجلود والنفيضة.

ولكن ذلك لم يزد النقابة وزعيمها فرحات حشاد الا إصرارًا على مواصلة النضال. فكثف حشّاد من عمله ووسع دائرة نشاطه إلى خارج تونس لكسب الحلفاء في الخارج، وانضم الاتحاد إلى الكونفدرالية العالمية للنقابات الحرة.

ولشدة ما كان يمثله فرحات حشاد من مخاطر على المصالح الفرنسية الاستعمارية، «شجعت الادارة الفرنسية في تونس قيام منظمة فرنسية إرهابية سرية تسمى اليد الحمراء الي تولى قيادتها اعضاء بارزون في الادارة الاستعمارية في تونس مثل بونس (Pons) الكاتب العام لدى المقيم الفرنسي العام والعديد من محسافظي الأمـن... وقـد تولت تلك المنظمة مهمة إرهاب وتصفية العناصر الوطنية المعروفة مثل الهادي شاكر وخاصة فرحات حشّاد الذي كانت ترى فيه الرأس المدبر للنضال المسلح، حتى ان الجلة الاستعمارية الاسبوعية «باريس» التي كان يديرها أعضاء اليد الحمراء الصادرة في أواخر تشرين الثاني ١٩٥٢ حملت على صفحتها الاولى بكل عنف على فرحمات حشّاد وحرّضت بشكل على على التخلص منه. ما هو ضروري في حق ذلك الشخص ويقوموا بما تقتضيه الرجولة. وبعد اسبوع واحد من ذلك المقال اغتيل فرحات حشّاد في يوم ٥ كانون الاول ١٩٥٢ بعد ان اعترضت طريقه سيارة تابعة لليد الحمراء وأمطرته وابلاً من الرصاص، إلا ان حشّــاد الذي أصيب بجروح خطيرة حاول اللحوء إلى سيارة أخرى ولم يكن يدري انمه كان يسعى إلى حتفه داحل تلك السيارة الثانية الستي كانت جـزءًا من المخطط الاجرامي» (من «موسوعة السياسة»، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط ٢، ١٩٩٠، ج ٤، ص ٤٩٢–٤٩٣).

\* محمد الأمين (باي) ١٨٨١-١٩٦٢): عاهل (باي) تونس قبل عهد الاستقلال. أبوه محمد

الحبيب بن المأمون الذي تولى عرش تونيس (اللذي يعود إلى ١٩٢٠) بسين عسامي ١٩٢٢ و١٩٢٩. أما ابنه الأمين فقـد أتـى بـه الفرنسـيون في ١٩٤٣ ليخلف الباي منصف الذي أجبر على التخلي عسن عرشه بسبب تبنيه مطالب الوطنيسين في وجه السلطة الاستعمارية. فشكك الكثيرون بشرعية الأمين، ولم يعترف به منصف الذي كان قد أبعد إلى الجزائر ففرنسا إلا قبل وفاته بقليــل في ١٩٤٨. و لم يتمكن الأمـين مـن تجسـيد التطلعـات الوطنيـة كما فعل محمد الخسامس في المغرب. وقـد حجـب عنه الاضواء صعود حزب الدستور الجديــد وتحولــه إلى حركة جماهيرية. وعندما حصلت تونس على استقلالها، صار إلغاء العرش التونسي (منصب الباي) محتمًا، فرغم تخلى الأمين عن عرشه لصالح حسين النصر، ومــن هــذا الأحـير إلى ابنــه القــاصر رشاد، فقد عمدت حكومة بورقيبة إلى الاعلان عن إلغاء منصب الباي (الملكي) في ٢٥ تموز .1904

\* محمد شسنيك (١٨٨٩-١٩٧٦): سياسي تونسي وواحد من أبرز وجوه حزب الدستور الجديد. رئيس الحكومة التونسية في ١٩٤٣ (في عهد الباي منصف)، وفي ١٩٥٠ المونسية ونفته لبضعة أسابيع بسبب مواقفه الوطنية. كان محمد شنيك يتحدر من أسرة بورجوازية كبيرة، وكان قد ترأس غرفة التحارة التونسية في عهد الحماية الفرنسية وساهم في تأسيس «تعاونية الاعتماد التونسية».

\* محمله صياح (١٩٣٣ -): سياسي تونسي. حائز على إجازة في الآداب، وعضو في الحزب الدستوري الاشتراكي. أصبح نائبًا لرئيس الحزب في ١٩٦٢، ثم رئيسًا له من ١٩٦٤ إلى الحزب، أي في أثناء تجربة التعاونيات التي قادها وزير الاقتصاد التونسي أحمد بن صالح. وزير

الاعلام (١٩٦٩). ممثل تونس في الأمم المتحدة (١٩٧١-١٩٧١)، ثم وزير الأشغال العامة والإسكان، ثم عاد ليرأس الحزب في ١٩٧٣ ووزير الشبيبة والرياضة في الوقت نفسه. دافع داخل الحزب عن خط متصلب يرفض كل حوار مع المعارضة السياسية والنقابية. أبعد عن رئاسة الحزب مع بحيء حكومة عمد مزالي في نيسان ١٩٨٠، وأسندت إليه وزارة التجهيز والاسكان. أعيد انتخاب عضوًا في المكتب السياسي للحرب الدستوري في حزيران ١٩٨٦.

\* محمد على (١٩٢٨-١٨٩٣): مناضل وزعيم نقابي. مؤسس الحركة النقابية التونسية. كتب عنه وأرّخ له رفيقه الطاهر الحداد. وكلاهما تعرض إلى محاربة كبيرة من جانب كثيرين من التونسيين وإلى مضايقة الاستعمار الفرنسي لهما. حتى مات الطاهر الحداد وعمره ٣٥ عامًا ، عرض القلب والصدر بعد ان ظل في اواخر عمره محاصرًا ويعيش شبه وحيد بعد ان انفض عنه الكثير من الاصحاب بسبب التهم الشنعاء التي الصقت به من قبل المتزمتين الذين اتهموه بالكفر والالحاد والعمل قبل المتزمتين الذين اتهموه بالكفر والالحاد والعمل التونسيون وظهور الحركة النقابية» وفيه يؤرخ للدور رفيقه محمد علي كمؤسس للحركة النقابية العمالية في تونس، وكتاب «امرأتنا في الشريعة والمحتمع» الذي طالب فيه بتحرير المرأة من قيودها.

وأما محمد علي فقد مات غريبًا عن وطنه إثر حادث في السعودية في ١٩٢٨. فقد نفته السلطات الفرنسية في ١٩٢٥ من تونس بتهمة تدبير مؤامرة ضد فرنسا لحساب المانيا وروسيا. وتألبت عليه الاحزاب والحكومة التونسية ووقفوا بجانب السلطة الفرنسية. وذهب إلى ايطاليا فطردته، فذهب إلى تركيا فطردته، وحاء إلى مصر وعمل سائقًا عند أحد الباشوات، وترك عمله

حينما رفض طلب الباشا إليه بتوصيل سفير فرنسا في القاهرة إلى منزله، ثم توجه إلى السعودية وعمل في الترجمة ثم اشترى سيارة نقل عمل عليها بنفسه إلى ان وافاه الأجل اثر حادث.

كان محمد على شديد التأثر بالمستوى المتدنى الذي وصل إليه حال الشعب وطبقاته الفقيرة، وكان يرى الخلاص في النهوض الاقتصادي والاحتماعي القائم على التعاون والعمل الجماعي لجميع التونسيين من عمال وأصحاب عمل وغيرهم. وحينما عاد من المانيا في ١٩٢٤ بعد ان حصل على إجازته في الاقتصاد والعلوم السياسية، أخذ يركُّز على إنشاء حركة تعاونية؛ ونجح في دعوته لتأسيس «جمعية التعاون الاقتصادي». ولكن حدث ان قام عمال الرصيف في ميناء مدينة تونس بتنظيم اضراب بهدف رفع أجورهم. وهنا تخلي محمد علمي عن نشاطه التعاوني، واتجه إلى تكوين نقابـات تونسـية واتحـاد عمال تونس، واندفع للاشسراف على حركمة الاضرابات وتنظيمها، وهي الحركة التي امتدت من مدينة تونس إلى بنزرت ومتلوى وغيرهما من المدن.

وبعد فترة من عودته لا تتحاوز عشرين شهرًا ملأها محمد علي عملاً نقابيًا تنظيميًا، اعتقلته السلطات ونفته في ٢٨ تشرين الثاني ١٩٢٥ متهمة انه يدبر مؤامرة ضد السلطات، كما مر معنا. وهذه الفترة، على قصرها، شهدت تطورات هائلة وحركة سريعة احدثها محمد علي بين صفوف الطبقة العاملة، حاصة لجهة المعركة التي خاضها ضد اتحاد العمال الفرنسي الذي يسيطر عليه الاشتراكيون الفرنسيون الذين «ينظرون إلى تونس نفس نظرة غلاة الاستعمارين ويرون فيها امتدادًا لفرنسا... والمعركة هذه بقيادة محمد علي كشفت في الحقيقة زيف الاحزاب الاشتراكية في اروبا» وزيف «الأممين» و «الشيوعين».

فقبل عودة محمد علي من برلين (١٩٢٤)

كان العمال التونسيون ينتظمون داحل فسروع النقابات الفرنسية في تونس، وكان الاشتراكيون الفرنسيون يطلقون دعوة وحدة العمال وانتظامهم معًا رغم احتلاف اجناسهم لمواجهة اصحاب الاعمال بقوة منظمة، وإن ما يجسب أن يسود العمال هي الروح الأممية، وان ينبذوا أي اتجاهـات وطنية أو دينية أو عنصرية تهدد بشق وحدة الصفوف العمالية. ولكن العمال التونسيين كانوا يلقون معاملة أقل من مستوى معاملة العمال الفرنسيين. ما أدّى إلى انسحاب كثيرين منهم مسن النقابات الفرنسية. وكمان هذا التمييز في المعاملة أول دليل على بطلان دعاوى الاشتراكيين الفرنسيين. وجماء الدليل الثاني بصدور قسانون التجنيس. وهمو القانون الذي بمقتضاه فتحت الحكومة الفرنسية الباب لدعوة التونسيين للتخلى عن جنسيتهم والتجنس بالجنسية الفرنسية. ولهذا اتجه تفكير محمد على نحو تأسيس نقابات تونسية مستقلة عن النقابات الفرنسية وإتحاد عمال تونس مستقل عن اتحاد العمال الفرنسي (ولقد أكمل عمله النقابي التونسي فرحات حشّاد، راجع «فرحات حشّاد» في هذا البساب: زعماء ورجال دولة). ولقد كانت المساجلات التي قام بها محمد على مع اتحاد العمال الفرنسي نموذجًا حيًا لهذه المواقف كما انها عكست قدرة محمد على الفكرية وقوة حججه وسلامة منطقه. ولهذا فهي تعتبر وثائق لا غنى عنها لأي دارس لتاريخ الحركة النقابية في تونس ولتاريخ الحركــة الوطنيــة. ويعـود الفضل للطاهر الحداد في نشر هذه المساحلات في كتابه «العمال التونسيون» (من مجلمة «قضايما عربية»، العدد الخامس، أيار ١٩٨١، ص ١٧١-.(١٧٤

\* محمله مسزالي (۱۹۲۵): سياسي ورجل دولة تونسي ورئيس الحكومة (نيسان ۱۹۸۰). ولد في مدينة الموناستير (المستير). حائز

على إحازة في الفلسفة، ومارس التعليم قبل ان يصبح رئيس دائرة التربية الوطنية مع إعلان الاستقلال (١٩٥٩). مدير الشبيبة والرياضة (١٩٥٩). مدير عام للاذاعة والتلفزيون (١٩٥٩). أمين عام وزارة الدفاع (١٩٦٨). وزير الصحة الشباب والرياضة (١٩٦٩). وزير التربية ثلاث مرات على التوالي: (١٩٧٧). وبين ١٩٧١) وبين ١٩٧١، وبين ١٩٧١، وبين ١٩٧١، وبالرياضيين، وكذلك صلات وثيقة بالشباب وبالرياضيين، وكذلك بأوساط المنقفين بصفته رئيسًا لاتحاد الكتاب التونسيين.

انتمى عمد مزالي إلى حزب الدستور في ١٩٤٧، وأصبح عضوًا في اللجنة المركزية والمكتب السياسي منذ ١٩٦٤. وبعد ان اختاره الحبيب بورقيبة ليخلف الهادي نويرة على رأس الحكومة أصبح مزالي، بموجب احكام الدستور، خليفة الرئيس التونسي. والمعروف عن مزالي انه انتهج سياسة تعريب برامج التعليم في تونس ونادى باصالة تونس العربية الاسلامية. وهو، في الوقت نفسه، من أكبر دعاة اقامة علاقات متينة مع الغرب وبشكل حاص فرنسا والولايات المتحدة.

في تحوز ١٩٨٦، قسر الرئيس بورقيسة، ودون سابق إشارات، إقالته من منصبه كرئيس للوزراء وتجريده من جميع وظائفه الحزبية. وفي الحواء الغموض الذي ما يزال يلف الاسباب التي دفعت الرئيس لهذا الموقف من محمد مزالي، صدور حكم غيابي (في ٢ تشرين الاول ١٩٨٦) يقضي بسحنه سنة لعبوره الحدود بصورة غير شرعية. وفي اواحر السنة نفسها، حكم على ابنه وأصهرته بتهمة الفساد. وفي ٢٤ نيسان ١٩٨٧، حكم عليه غيابيًا (وهو في سويسرا) بالسحن مع الاشغال الماقة لمدة ١٥ سنة.

\* محمد المصمودي (١٩٢٢ - ): سياسي

تونسي شغل مرارًا منصب وزيـر الخارجيـة وذلـك قبـل إبعـاده ودفعـه إلى المعارضـة في كـانون الشاني ١٩٧٤ بعد فشل مبادرته الوحدوية مع ليبيا. ولـد في المهدية في منطقة الساحل وأتم دراسته الثانويـة في تونس. انضم إلى الحزب الدستوري الجديد، وكان في أثناء دراسته الحقوق في بـــاريس في اوائــل الخمسينات يدير فرع الحزب في فرنسا. اعتقلته الشرطة الفرنسية في ١٩٥٣ لفترة قصيرة بسبب نشاطاته السياسية. وبعد الافراج عنه في العام نفسه دخل أول حكومة شكلها بن عمار. شارك بصفته عضوًا في الحكومة التونسية المفاوضات الفرنسية-التونسية التي أدت إلى التوقيع على اتفاقية حزيران ١٩٥٥ حول الاستقلال الذاتي. دخل حكومة بسن عمار الثانية وزيرًا للصناعة والتحارة ثم أصبح وزير دولة في اول حكومة في تاريخ تونس المستقلة في ١٥ نيسان ١٩٥٦. عين في كانون الثاني ١٩٥٧ سفيرًا لتونس في باريس، ثم ما لبث ان ترك منصبه على اثر قطع العلاقات بين فرنسا وتونس في شباط ١٩٥٨ بسبب الاعتداء الفرنسي على الساقية بالقرب من الحدود الجزائرية بحجة ملاحقة الثوار الجزائريين اللاجئين إلى تونس. وفي ايلول من العام نفسه أعفى من مهماته الرسمية وطرد من المكتب السياسي لحزب الدستور الجديــد بسبب تضامنه مع المسؤولين عن محلة «العمل» الاسبوعية المتهمين بالانحراف. إلا أنه سرعان ما أعيد إلى الحزب. فانتخب في الجمعية الوطنية وعين في تشرين الثاني ١٩٥٩ وزيسرًا للاعسلام. وفي تشرين الاول ١٩٦١ أعفى مرة أخرى من منصبه بسبب مقال صدر في صحيفته «أفريك أكسيون» ضد تسلط الرئيس بورقيبة واتهم بأنه هو الذي

استمر هذا الابعاد عن السلطة حوالي ٣ سنوات عمد فيها إلى إدارة اعماله الخاصة. وفي تشرين الاول ١٩٦٤، أعاد إليه مؤتمر الحزب في بنزرت اعتباره فعين من جديد سفيرًا في فرنسا

(شباط ١٩٦٥) وكلف مهمة تطبيع العلاقات بين البلدين بعد ان كانت قد تدهورت على أثـر تـأميم اراضي المستوطنين الفرنسيين. وقد نجـح في مهمتـه بسبب علاقته الخاصة بالجنرال ديغول.

بعد إبعاد بسن صلاح وفشل سياسته الاقتصادية، قوي نفوذ المصمودي وأخذ يشن حملة مركزة من احل الانفتاح الاقتصادي والمزيد من الديمقراطية السياسية. وفي تشرين الثاني ١٩٦٩، أصبح أمينا عامًا مساعدًا للحرب الدستوري الاشتراكي. وفي كانون الثاني ١٩٧٤، بـادر إلى تبني مشروع وحدة مع ليبيا، إلا ان فشل المشروع يوم الاعلان الرسمي عنه قضي على آماله في حلافة بورقيبة، فتم إبعاده من جديد ودفعه إلى مغادرة البلاد ومعارضة نظام بورقيبة. وفي تشرين الاول ١٩٨٤، عينته الجماهيرية العربية الليبية سفيرًا لها في الأمم المتحدة، فقبل هذا المنصب رغم استياء الحكومة التونسية منه. ولكنه لم يبق طويلاً في هــذا المنصب. ألَّف بعد خروجه من تونس كتابًا بعنوان «العرب في العاصفة» (من «موسوعة السياسة»، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط ١، ١٩٩٠ ص ١٩٩٠).

\* محمله المنصف (بساي) (١٩٤٨ - ١٩٤٨): باي تونس، تميز بمؤازرته للحركة الوطنية التونسية ضد الاستعمار الفرنسي. توترت علاقته بحكومة فيشي الموالية للمحور على أثر توليه العرش في حزيران ١٩٤٢، ومطالبته باحبترام السيادة التونسية ورغبات الشعب. وقد وقعت في ايامه معارك طاحنة بين الحلفاء ودول المحور عانت تونس من حرائها المجاعة والتشرد، والتزم الباي محمد المنصف خلالها الحياد، وعمل على التحفيف من بالحرية. فأبعده الفرنسيون عن العرش في ١٩٤٣ بتهمة موالاة المحور، ونفوه. فطالب التونسيون بعودته، إلا انه توفي وهو في منفاه.

\* المنجي الخولي (١٩٣٠): سياسي ورجل دولة تونسي، ورئيس الحنوب الدستوري الاشتراكي (١٩٨٠). ولد في منطقة الساحل. بحاز في الحقوق. شغل منصب الأمين العام للاتحاد العام للطلبة التونسين، ثم الرئيس المساعد للحوب قبل تعيينه حاكمًا على بنزرت في ١٩٦٧. سفير في مدريد، ثم وزير الخارجية (١٩٧٤-١٩٧٦). استقال، في كانون الثاني ١٩٧٨، احتجاجًا على رفض الحكومة الدحول في مفاوضات مع النقابات العمالية. فصل من الحزب في ايلول ١٩٧٩، لكنه أعيد إليه لدى تشكيل حكومة محمد مزالي في نيسان ١٩٨٠، فأسيند وزيرًا منتدبًا ليدى رئيس الحكومة إلى تعيينه وزيرًا منتدبًا لدى رئيس الحكومة (١٩٨٢).

\* المنجـــى ســـليم (١٩٠٨–١٩٦٩): سياسي تونسي. درس الحقوق في فرنسا ومارس المحاماة في تونس. انضم إلى حزب الدستور الجديد. اعتقل في ١٩٣٨، وسنجن، ولم يطلق سراحه إلا في ١٩٤٣. في ١٩٤٥، أصبح عضوًا في اللحنة السياسية للحزب. اعتقل للمرة الثانية في ١٩٥١ وبقى في السجن حتى ١٩٥٤ حين اعترفت فرنسا بحق الشعب التونسي في تقريــر مصـيره. ولعـب في المفاوضات الفرنسية-التونسية دورًا بـــارزًا. وزيــر الداحلية (١٩٥٥) وأحد المشتركين في المفاوضات التي قادت إلى الاستقلال. وبعد الاستقلال عين سفيرًا في الولايات المتحدة وممثلاً دائمًا لدى الأمــم المتحدة حيث برز في الدفاع عن القضايا الافريقية. وفي ١٩٦١، انتخب رئيسًا للجمعية العمومية للأمم المتحدة. في ١٩٦٢، عاد إلى تونس وأصبح وزيرًا للحارجية، فمندوبًا متحولًا للرئيس بورقيبة في ١٩٦٤. وفي ١٩٦١ تسلم وزارة العدل، وبقى في هذا المنصب حتى وفاته.

\* الهـادي نويـرة (۱۹۱۱–۱۹۹۳):

سياسي ورجل دولة تونسي. ولد في مدينة الموناستير. أتُّم دراسته الثانوية في سوسة. درس الحقوق في فرنسا حيث كان يمثل في الوقت نفسه حزب الدستور الجديد. طرد من فرنسا في ١٩٣٧ فعاد إلى مدينة تونس ليمارس المحاماة، وليصبح الأمين العام للاتحاد العام للعمال التونسيين. اعتقل، في ١٩٣٨، على أثر المظاهرات الحاشدة ضد الاستعمار الفرنسي مع كبار زعماء حزبه بتهمة التآمر ضد أمن الدولة. وفي ١٩٤٠ نقل إلى السحن في فرنسا وظل فيمه حتى الافراج عنه في ١٩٤٢. فعاد إلى تونس وانتحب أمينًا عامًا لحـزب الدستور الجديد وظل في منصبه هذا حتى استقالته في ١٩٥٣، ولم يعد إلى هذا المنصب إلا في ١٩٥٩ على أثر إبعاد بن صالح. شارك في مفاوضات الاستقلال الذاتى (١٩٥٤). وزير التجارة ثم المالية في أول حكومة شكلها بن عمار. بعد الاستقلال، عهد إليه بورقيبة بالمهمات نفسها، فنجح في تصحيح وضع الخزينـة وإدارة الاقتصـاد. عين حاكمًا للمصرف المركزي التونسي في ١٩٥٨، وأنشأ في السنة نفسها «المركز الوطيي للاصدار». عارض بشدة سياسة بن صالح. عين في ١٢ حزيران ١٩٧٠ وزيـرًا للاقتصاد الوطــي، ثــم حلّ محل الباهي الأدغم على رأس الحكومة.

اعتبر الهادي نويرة من انصار الانفتاح الاقتصادي. عينه، الحزب الدستوري، في ١٩٧٤، بايعاز من بورقيبة خليفة لرئيس الجمهورية إلا ان المرض أقعده وأرغمه على الاستقالة في ١٩٨٠، فخلفه محمد المزالى.

\* يوسف الرويسي: سياسي تونسي. تميز معارضته، من داخل الحزب نفسه، الحزب الدستوري، لسياسة الحبيب بورقيبة ونهجه وبعمله الدؤوب على ربط مسار الحركة الوطنية الاستقلالية التونسية بمسار الحركة العربية سواء في مغربها أو في مشرقها. بعد عزل الرئيس بورقيبة

عن رئاسة الجمهورية في ١٩٨٧، وفي أحواء مسلسل إعادة الاعتبار لكثيرين من قادة الحركة الوطنية التونسية الذين كانت وسائل الاعلام و «التثقيف الرسمي» تغفل ذكرهم، حاءت الكتابات على يوسف الرويسي، وعلى غيره، لتجري مراجعة حول جوانب كثيرة من تاريخ الحركة الوطنية التونسية لم يكن التشخيص الرسمي يسمح بها في عهد الرئيس بورقيبة المتها يسمح بها في عهد الرئيس بورقيبة المتها الاستقلال». في ما يلي، وتحت العنوان الفرعي «مناقشة»، نموذج لهذه المراجعة التأريخية محورها يوسف الرويسي.

مناقشة: كتب رشيد خشانة («الحياة»، العدد ١٩٨٨، تاريخ ٢٠ آب ١٩٩٥، ص ١٤) حول كتاب «مذكرات المناضل يوسف الرويسي السياسية» الصادر عن مؤسسة التميمي للبحث العلمي والمعلومات، تونس، ١٩٩٥، ما يلي:

يكتسب كتاب مذكرات يوسف الرويسي أهمية حاصة في مسار إعادة كتابة تاريخ الحركة الوطنية في تونس، الذي تعرض لتشويه بالغ في ظل حكم الرئيس السابق الحبيب بورقيبة، إذ اختزله بسيرته الشخصية وهمّش دور الزعماء الوطنيين الذين سبقوه مثلما غيب نضالات القيادين الذين حايلوه و زاملوه في الحركة الوطنية.

إلا ان الرويسي لم يكن زعيمًا عاديًا، فدائرة حضوره السياسي تجاوزت تونس لتشمل العالم من المغرب إلى العراق والكويت، إذ نسج علاقات متينة مع زعماء الحركة الوطنية في المغرب الأقصى والجزائر وربطته صداقات حميمة مع كبار رحال الدولة في كل من سورية ولبنان والعراق والكويت ومصر، بالإضافة إلى فلسطين والاردن واليمن.

ويشكل كتابه هذا حلقة جديدة في محاولات إعادة كتابة تاريخ الحركة الوطنية التونسية بعد مذكرات الأمين العام السابق للاتحاد

العام التونسي للشغل الحبيب عاشور ورسائل الأمين العام السابق للحزب الحر الدستوري الباهي الأدغم ومذكرات الدكتور محمود الماطري الرئيس الأول للحزب الدستوري الجديد وكتاب السيد منصف الشابي عن الزعيم صالح بن يوسف (الذي أمر بورقيبة باغتياله في سويسرا عام ١٩٦١).

ويعتبر الرويسي قائدًا من الصـف الاول في الحزب فهو «الدينامو» اللذي زرع الخلايا في الجنوب والوسط، وسهر على تنشيط الحركة الوطنية في تلك المناطق وأضفى عليها طابعًا شعبيًا. وينسب إليه الدكتور عبد الجليل التميمي الذي جمع المذكرات وقدم لها بقلم المؤرخ الموضوعي انسه أول من أرسى تقليد «الاتصال المباشر» الذي ساعد زعماء الحزب الجديد على الخروج من الصالونات والالتحام بالفئات الشعبية. ومن هذه الزاوية شكل الرويسي رائدًا للتحديد السياسي في تاريخ الحركة الوطنية التونسية مثلما كان صديقاه الطاهر الحداد وأبو القاسم الشابي رائدين للتحديد الاجتماعي والشعري. وتعكس مذكراته حوانب من هذه الصداقة خصوصًا محاولات حـث الأهـالي في مدينة دقاش، مسقط رأسه، على تعليم البنات، وجهبوده لمساعدة الطاهر الحيداد على جميع الاشتراكات مقدمًا لإصدار كتبه التي نشرت فصول منها في جريدة «الصواب».

إلا ان الجانب الأهسم السذي تكشفه الملذكرات هو التباين بين مدرستين في قيادة الحركة الوطنية: الأولى رمز لها العصرانيون الذين عادوا من الجامعات الفرنسية وكانوا يعتقدون ان التحديث لا يمكن ان يتم إلا وفقًا للانموذج الغربي، والثانية متشبعة بالثقافة العربية الإسلامية درست في حامعة الزيتونة وترددت على دروس الخلدونية، وكانت تشخص بنظرها إلى المشرق والمغرب أكثر من انبهارها باوروبا، فتتفاعل مع أحداث فلسطين وتتلاحم مع الحرب التحريرية في الجزائر والمغرب في الخمسينات.

وتشير، مذكرات الرويسي إلا ان هدا الصراع بدأ منذ بواكير الثلاثينات، ففي مؤتمر قصر هلال (١٩٤٣) اندلع حلاف حول فكرة ان «المتخرجين من فرنسا لا بد ان يكونوا مسؤولين» وعارض قياديون بارزون في مقدمتهم يوسف الرويسي طريق الدخول الآلي للديوان (المكتب) السياسي لكل الاطباء والمحامين العائدين من فرنسا.

وحصلت محاولات للترضية قبل قصر هلال لعل أهمها فكرة إدخال ثلاثة زعماء إلى «الديوان السياسي» هم الهادي شاكر ويوسف الرويسي والحبيب بو قطفة مقابل ثلاثة من المتخرجين من فرنسا هم الهادي نويرة وعالي البهلوان والمنجي سليم، لكن تم العدول عن الفكرة بسبب معارضة الرويسي الشديدة لها.

وتبوأ الرويسي منذ تلك الفترة مكانة مهمة ومركزية في «الحرب الدستوري الجديد» كونسه صاحب الفضل في انضمام الجنوب إلى الحركة الجديدة.

واستمر دوره يتبلور ويطفو على السطح بالنهج المتميز الذي توخاه والمواقف الصلبة التي وقفها في المنعطفات الرئيسية. فبعد الحرب العالمية الثانية أسس الرويسي جريدة «المغرب العربي» في المانيا وكانت أول مرة تضاف فيها كلمة «العربي» للمغرب الذي كان يسمى «شمال افريقيا»، وهو ما يعكس رؤية جديدة لإطار الحركة الوطنية التونسية في تلك الفترة.

ومن برلين انتقل إلى القاهرة ثم إلى دمشق واستمرت إقامته في المشرق تسع عشرة سنة نسج خلالها شبكة واسعة من العلاقات مع جميع الشخصيات والاحزاب العربية مشرقًا ومغربًا وقدم خدمات حليلة للحركات الوطنية المغاربية التي «كان الشرق يجهل عنها كل شيء» كما قال، من بينها الكتيب الذي وجهه إلى مؤتمر الاونيسكو المنعقد في دمشق عام ١٩٤٨ والذي حلل فيه

بالاعتماد على معطيات دقيقة حالة التعليم والثقافة في كل من تونس والجزائر والمغرب. إلا ان دائرة نشاطه توسعت لتشمل اصدقاءه من الفرنسيين مثل المحامي فيليسيان شالاي الذي كان يتبادل معه الرسائل ويساعد قادة الحركة الوطنية التونسية.

ولعل ما يلخص مكانة الرويسي في المشرق العربي تلك العبارة التي قالها الرئيس الراحل جمال عبد الناصر عندما جمع بين بورقيبة والرويسي في القاهرة عام ١٩٦٤ بعد قطيعة طويلة، وقال بورقيبة لرفيقه السابق «عد إلى وطنك فهو يحتاج إليك». فرد عبد الناصر «بودنا لو يسق معنا فالعروبة بحاجة إليه ايضًا».

والثابت ان النهج الذي سطره الرويسي لنفسه ولنضاله الوطني منذ البدء هو الذي يفسر الصدام الذي حصل بينه وبين الديوان السياسي بمناسبة انضمام الامين العام للحزب صالح بن يوسف لحكومة شنيق التفاوضوية في ١٩٥٠، إذ أصدر بيانه الشهير المعارض له، وتكشف رسائله إلى الهادي شاكر المنشورة ضمن هذا الكتاب خلفية هذا الموقف، كما تكشف ايضًا صفحة مهمة أخرى من تاريخ الحركة الوطنية هي معارضته لاتفاق الحكم الذاتي في ١٩٥٥، والتي ناهضها بكل شدة، ولم يعد إلى تونس إلا في ناهضها بكل شدة، ولم يعد إلى تونس إلا في والزراعي.

ومنذ مغادرة قيادات الحركة الوطنية معتقل القديس نيكولا (حنوب فرنسا) في ١٩٤٣، تبلور التباعد في الرؤية والاهداف الاستراتيجية بين بورقيبة والرويسي، ففي ما عاد الاول إلى تونس وبدأ الاتصالات مع القنصل الاميركي هوكسر دوليتل لم يستطع الحبيب ثامر ويوسف الرويسي والحبيب بوقطفة والهادي السعيدي المغامرة بالدخول إلى تونس فقفلوا عائدين إلى اوروبا قبل ان تطأ اقدامهم أرض بلدهم بسبب صدور حكم بالاعدام بحقهم.

وتوجه الرويسي وثامر إلى المانيا حيث عملا على إنشاء مكتب الغرب العربي الذي عمل بين تشرين الاول ١٩٤٣ وآذار ١٩٤٥ وأصدرا حريدة «المغرب العربي» في برلين وشرعا في تأطير العمال المهاجرين من تونس والجزائر والمغرب.

وفي برلين تعرف الرويسي على مفي فلسطين الحاج أمين الحسيني وربطته به صداقة حميمة كانت مفتاحًا لمعرفة شخصيات الصف الاول في المشرق.

وحضر هناك مؤتمر ٢ تشرين الشاني الموسية ١٩٤٣ الذي دعا إليه الحاج أمين الحسيني بمناسبة ذكرى وعد بلفور وحضرته أعداد كبيرة من العرب مقيمين في اوروبا، وكانت فرصة للشخصيات المغاربية لاطلاع المشارقة على الاوضاع السائدة في المغرب العربي. ويذكر الرويسي ان الحاج أمين قام بمساع للافراج عن الأمير محمد بن عبد الكريم الخطابي، «لكن الالمان عارضوا (الفكرة) مراعاة لجانب فرنسا واسبانيا» كما قال. ويذكر ايضًا ان الحاج أمين أعلمهم بأنه تلقى مساعدات مالية من شمال المغرب الواقع تحت النفوذ الاسباني لفائدة القضية الفلسطينية والقضايا العربية.

وانتقل الرويسي إلى باريس في اواحر العام ١٩٤٣ وعقد احتماعات مع اعضاء من حزب الشعب الجزائري واعضاء من حزب الكتلة المغربي واتفق معهم على إنشاء حركة مغاربية تشمل المغرب وتونس والجزائر، وفعالاً غير اسم الحركة التي أنشأها في المانيا مع الدكتور ثامر من «هيئة الحزب الدستوري» إلى «هيئمة الحرب الوطي المغربي» (أي المغاربي لأن كلمة مراكش كانت هي التي تفيد الانتساب للمغرب الحالي). واجتمع اعضاء الهيئة المغاربية في باريس مع «اتحاد عمال شمال افريقيا» وبحثوا في اوضاع العمال المغاربيين وصيغ الدفاع عن حقوقهم المهدورة.

وعندما عاد الرويسي إلى برلين كانت أحد

أهم المبادرات التي قام بها باسم مكتب المغرب العربي الاتصال بالأسوى المغاربة في أماكن اعتقالهم والسعي لدى السلطات الالمانية لتخفيف وطأة الأسر عنهم، وفعلاً نجم في اطلاق بعضهم فالتحقوا عراكز عمل في المانيا حسب كفاءاتهم.

و لم يصدر المكتب سوى عددين من حريدة «المغسرب العربسي» الاول في ٢٦ شسباط ١٩٤٥ والثاني في ١٤ آذار ١٩٤٥ أي قبل استسلام المانيا بنحو ٤٥ يومًا.

ومن اوروبا انتقل الرويسي إلى دمشق بعدما سحنته القوات الاميركية أحد عشر شهرًا في السحن العسكري في بروكسل على اثـر استسلام المانيا.

وقام في كل من دمشق وبيروت وحلب بنشاط واسع لفائدة المغرب العربي ليس على صعيد رجال الحكم الذين عقد معهم صداقات وثيقة فحسب وإنما ايضًا في الاوساط الشعبية والثقافية. وأقنع الرويسي بورقيبة بزيارة الشام ونظم له لقاءات مهمة مع رئيسي الجمهورية ورئيسي الوزراء في سورية ولبنان وقادة الاحزاب، بالاضافة لاحتماع شعبي حاشد في حلب. ولئن عكس هذا التناغم تقاربًا بين الرجلين في محطتين من رحلة بورقيبة إلى المشرق (دمشق والقاهرة)، فان رؤية الرويسي كانت تذهب إلى المضغط على فرنسا.

كان الرجل يخطط للمرحلة الحاسمة، مرحلة الكفاح المسلح، وهو يقول في مذكراته في هذا الشأن انه استقطب الشبان إلى المشرق ليسحلهم في الكليات الحربية «ليتخرجوا ضباطًا ويشكلوا ركائز الثورة المسلحة في بلدان المغرب العربي وكوادر الجيش الوطيني في عهد الاستقلال». وتظهر الصور المنشورة وكذلك الرسائل الموثقة في الكتاب انه كان بمثابة الأب الروحي لكثير من الطلاب التونسيين والمغاربيين المسجلين في الكليات

الحربية المشرقية.

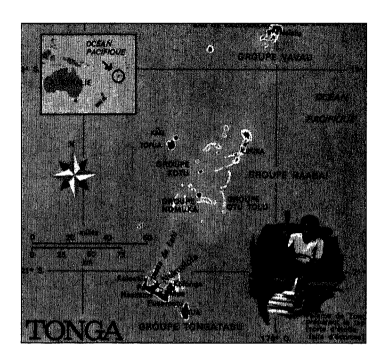
وفي وقت قياسي صار نشاط الرويسي يشمل سورية والاردن ولبنان وفلسطين والعراق والكويت وصولاً إلى مصر وكان عمله في هذه الدائرة الواسعة يتنزل ضمن رؤية تختلف جوهريًا عن الرؤية البورقيبية التي راهنت على تغذية التناقصات بين غلاة الاستعماريين والقوي الفرنسية المعتدلة وفي مقدمتها الاشتراكيون لكسب انصار ومتعاطفين مع مطالب الحركة الوطنية وحمل فرنسا على الجنوح للتفاوض.

وفي المقابل كان الرويسي يعتقد مثلما جاء في خلفيات تأسيسه مكتب المغرب العربي في دمشق عام ٢٩٤١ (مع الحبيب ثامر) ان نيل الاستقلال «سوف لا يتحقق إلا بنتيجة ثورة شعبية مسلحة تشمل جميع اقطار المغرب العربي تواكبها ثورة ثقافية تقضي على الاستعمار الثقافي وتعيد للمغرب (العربي) انطلاقة شخصيته العربية الاسلامية التي ظلت حبيسة الاحتواء الفرنسي عشرات السنين، وبذلك تتفجر طاقات أبناء

المغرب العربي وتنطلق مواهبهم في الخلق والابداع ويساهمون في بناء المحتمع العربي الموحد علمي اساس الحرية السياسية والعدالة الاجتماعية».

هذه العبارات تلخص-كما هـو واضـح-برنامج الرويسي الـذي يختلف عـن برنـامج التيـار السائد في «الديوان السياسي» والذي لم يكن يؤيد قطيعة ثقافية وسياسية من هذا النوع مع الغرب.

ويشكل هذا الكتاب الذي جمع وثائقه ومواده الدكتور عبد الجليل التميمي على مدى اكثر من عشرين سنة، مساهمة في كتابة تاريخ الحركة الوطنية التونسية على اسس موضوعية ولحظة مهمة في تبلور رؤية جديدة لمعركة الاستقلال وأهدافها وإطارها الجغرافي والاستراتيجي والثقافي في شكل يساعد على تجاوز التشخيص السابق وينصف جميع المناضلين، خصوصًا اولئك الذين لم يكونوا منسجمين ثقافيًا وسياسيًا مع قيادة الحركة الوطنية، لكنهم قدموا اسهامات حليلة ما زال يلفها النسيان.



# تونغا

#### نبذة عامة

الاسم: مملكة تونغا. تعرف احيانًا باسم «الجزر الصديقة».

الموقع: جنوبي المحيط الباسيفيكي. وهي كناية عن ثلاثة أرخبيلات من نحو ١٥٠ جزيرة، منها ٣٦ جزيرة مأهولة. وهي بحموعة جزر من المحموعات التي تشكل جزر (أو منطقة) بولينيزيا. وجزر تونغا تبعد نحو ٢٠٠ كلم عن جزر فيجي، والمسافة نفسها تقريبًا تفصلها عن جزر كوك.

المساحة: ٧٠٠ كلم م..

العاصمة: نوكو الوف (نحسو ٢٥ الف نسمة). وأهم مدينة أحرى: نايافو.

اللغات: الانكليزية، البولينيزية، والتونغية التي هي فرع من لغات ولهجات جزر بولينيزيا. الجدير بالذكر ان لفظة «تابو» (Tabou) المستعملة بكثرة في مختلف لغات العالم متأتية من البولينيزية حيث تعني «المقدس» أو «المعبود». واستعمالها المعروف والمنتشر بشكل واسع له المعنى نفسه:

«المقدس» و «الذي لا يمس».

السكان: يبلغ تعدادهم نحو ١٠٠ ألف نسمة. أصولهم بولينيزية. نحو ٢٪ من مجموع السكان هم مهاجرون إلى نيوزيلاندا والولايات المتحدة الاميركية. يتمسك السكان هناك بتقليد عدم بيع الاراضي إلى الاجانب، وقد تكرس هذا التقليد قانونيًا. نحو ٧٨٪ بروتستانت، ١٠٪ كاثوليك، ويعتنق الباقون معتقدات محلية إحيائية.

الحكم: النظام ملكي وراثي. وتونغا عضو في الكومنولث البريطاني. الدستور المعمول به صادر في ٤ تموز ١٨٧٥، وهو يمزج في الواقع بين المبادىء الديمقراطية المأخوذة من الغرب وبين المفاهيم الارستقراطية المتوارثة من حضارات الباسيفيك التقليدية. الهيئة التنفيذية هي المجلس الخاص برئاسة الملك الذي يعين اعضاءه ويختار رئيس الجمعية التشريعية. وهذه الجمعية مؤلفة من رئيس الجمعية التشريعية. وهذه الجمعية مؤلفة من الطبقة الارستقراطية ومن سبعة اعضاء من الطبقة الارستقراطية ومن سبعة آخرين ينتخبهم الشعب. الملك الحالي: تاوفا أهاو توبو الرابع

(مولود في ٤ تموز ١٩١٨)، ينزن ١٦٠ كلغ ولا ينتقل إلا معه كرسيه الخاص، ويتمتع بشعبية كبيرة في بريطانيا.

الاقتصاد: الزراعة هي القطاع الاقتصادي الأهم. يعمل فيها نحو ٥٠٪ من مجموع العاملين. ويعمل ١٠٪ في الصناعة، و٤٠٪ في الخدمات. نحو ٧٠٪ من الاراضي مزروعة، وأهم المزروعات حوز الهند والموز والبطاطا الحلوة. وهناك اهتمام بقطاع تربية الماشية، والسياحة (نحو ٤٠ الف سائح سنويًا). الاوراق البريدية تشكل نحو ٨٪ من العائدات. في ١٩٨١، أنشىء مطار برؤوس أموال ليبية. أكتشف النفط، في ١٩٧٧، في حزيرة تونغا تابو.

نبدة تاريخيسة: تونغا من أقدم الممالك في الباسيفيك. يعتقد المؤرخون انها تعود إلى القرن العاشر، وكان يحكمها أباطرة، أو «أنصاف آلهة»، على الطريقة اليابانية. وكانت سلطتهم تمتد احيانًا لتشمل بعض مناطق بولينيزيا. وكانت صلاحياتهم وألقابهم تنتقل بالوراثة إلى الابن الأكبر.

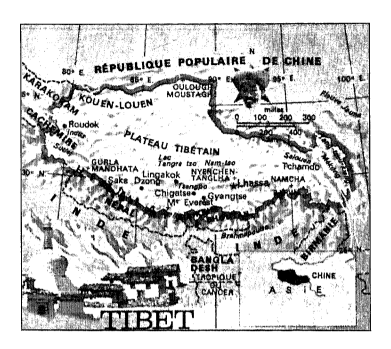
اكتشف الاوروبيون تونغا في ١٦٤٣. وكان اولهم المستكشف الهولندي آبل جنسزون تاسمان، ثم البحارة الانكليز، فالاسبان. وقد استقبل أحدهم، جيمس كوك الشهير، في القرن الثامن عشر، بحفاوة بالغة من السكان الاصليين،

فأطلق كوك على الجزر إسم «جزر الاصدقاء». وما يزال هذا الاسم يطلق على جزر تونغا حتى اليوم.

قام المرسلون المسيحيون بمحاولتين للاقامة في الجسرر: واحسدة في ١٧٩٧، والأحسرى في ١٨٢٢. ولكنهم اخفقوا في المحاولتين. ثم توصلوا، في ١٨٣٠، إلى عقد اتفاق مع أحد الزعماء المحليين، بعد ان غمروه بالهدايا (منها أسلحة وذحائر)، فاعتنق المسيحية ولحقه أتباعه. ثم أصبح السيد المطلق في مجموعة حزره، أو في أرحبيله (أرحبيل ها آبو، وتونغا هي من ٣ أرحبيلات) أولاً، ثم في أرحبيل فافو، وأحيرًا في أرحبيل تونغا

وفي ١٨٤٥، وبعد أن أكد سيطرته على كامل جزر تونغا أعلن نفسه ملكًا باسم حورج توبو الأول. وخلال السنوات العشر الاحيرة من عهده (توفي في ١٨٩٣)، غرقت البلاد في نزاعات دينية. فنصحه أحد مساعديه، شيرلي بيكر (أحد المرسلين في تونغا)، باعلان «كنيسة تونغا الميثودية الحرة».

أصبحت تونغا محمية بريطانية في ١٩٠٠. وحكمتها الملكة سالوت توبـو مـن ١٩١٨ إلى ١٩٦٥. ثم خلفها إبنها توبوتو تونغي الـذي كـان رئيسًا لوزرائها منذ ١٩٤٥. نالت تونغا استقلالها، في إطـار الكومنولـث، في ٤ حزيـران ١٩٧٠.



# التيبت

#### طاقة تعريف

الموقع: تقع التيبت (Tibet) في وسط آسيا، حنوب غربي الصين. تحيط بها بورما، الهند، النيبال، كشمير والصين.

المساحة: مليون و٣٠٠٠ ألف كلم م..

العاصمة: لاسا (Lhassa)، تقع على ارتفاع العاصمة: لاسا (Lhassa)، تقع على ارتفاع التيبيتي لنهر براهمابوترا الذي يجتاز الهند وبنغلادش والتيبت ويبلغ طوله ٣ آلاف كلم ويبع من التيبت). تعد نحو ١٠٠ ألف نسمة. أشهر مبنى فيها هو قصر «بوتالا» الذي شيّد في القرن السابع عشر ليكون مقرًا للدالاي لاما وفي منطقة كانت مأهولة منذ القرن السابع. زارها عدد قليل من الاوروبيين بسبب صعوبة مسالكها والوصول إليها. غالبية سكانها إما رجال دين (كهنة) وإما من الموظفين. أهم المدن: شيغاتسيه، حيانغتسيه.

اللغة: التيبيتية. تعود إلى اللغة السنسكريتية، لغة الهند القديمة.

السكان: يبلغ تعدادهم نحو ٦ ملايين نسمة (تقديرات ١٩٩٦) وكانوا نحو ٣ ملايين في منتصف هذا القرن. يدينون باللاماثية، وهي فرع من البوذية.

الحكم: تخضع للسلطة في بكين.

الاقتصاد: ثروات التيبت المنجمية: الفحم، الملح، البوراكس، الذهب، الحديد، والنفط. منتوجاتها الزراعية: القمح والحنطة، الخضار، الحليب ومشتقاته. صناعاتها: المناجم، أشغال يدوية، أقمشة وأصواف. وثمة جهود صينية لا تزال تبذل لبناء المصانع التي تحل عمل آلاف الاديرة اللامائية (البوذية) تبعًا لخطة إقتصادية-احتماعية منهجية.

## نبذة تاريخية

قديمًا: نحو العام ٦٢٠، أسس زعيم قبلى يدعمي سروغتسان غامبو، مملكة في وادي تسنغبو الواقعة بسين وسط البلاد وجنوبيها. وبلغ هذا الزعيم من القوة والشأن حتى أجبر الامبراطور الصيني (من أسرة تانغ) على تزويجه ابنته الاميرة ون تشن. وفي القرن الشامن، أصبحت التيبت دولة عسكرية ذات شأن بين بلدان ودول وسط آسيا. وقد كان لموقعها الجغرافي المدور الاول في حمايتها من الغروات الخارجية حتى القرن الشامن. وكانت منـذ اواسط القرن السابع قد اعتنقت البوذية. وفي القرن الثامن، حضعت للمغرول كباقي مناطق وسط آسيا، وتحت سيطرتهم اختفي النظام الملكي فيها (٥٥٠)، واعتمدت سلطة ثيوقراطية سارت عليها حتى اليوم، وعزّز المغول هذا الاتجاه (سلطة اللاماوات، أي الرهبان البوذيين) ابتداء من القرن الثالث عشر. وفي ١٢٧٠، أصبح كوبيلاي خان، أكبر القادة المغول، سيّد الصين دون منازع، وتبنى اللامائية (فرع من البوذية) دينًا للدولة، وعين كاهناً لاميًا ملكًا على التيبت. وفي ١٦٤٢، آلت السلطة الزمنية الموحدة إلى كبير هؤلاء الرهبان، الدالاي لاما، الذي يعتقد التيبيتيون انه يتقمص شخص الاله الحامي للتيبت.

حديثًا: في أواخر القرن التاسع عشر، أصبحت الصين، بسبب وهنها غير قادرة

على السيطرة على التيبت. وفي ١٩٠٤، شقت بعثة انكليزية طريقها إلى لاساحيث حصلت على ضمانات تجارية للامبراطورية البريطانية. وبين ١٩١٧، عقد مؤتمر في سيملا في شمالي الهند بهدف تطبيع العلاقات بين بريطانيا والتيبت والصين. ومن نتائج هذا المؤتمر تعيين الحدود بين الهند والتيبت دعي خط ماك ماهون (كان السير المؤتمر). ولما لم توقع البعثة الصينية على هذه المعاهدة، بقي خط ماك ماهون موضوع المعاهدة، بقي خط ماك ماهون موضوع حدال وخلاف بين الصين والهند.

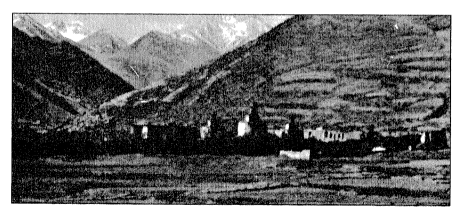
وبقيت التيبت مستقلة حتى ١٩٥٠، وحتى وكانت البلد الأكثر انعزالاً في العالم، وحتى حاره الغربي أفغانستان الندي يضرب المشل بانغلاقه كان يبدو «حديثًا» بالمقارنة معه. ولو لم تسقط في التيبت في ١٩٤٤ طائرة استطلاع اميركية لنفاد وقودها، لما عرف اصلاً بأن ثمة حضارة ما تزال قائمة هناك.

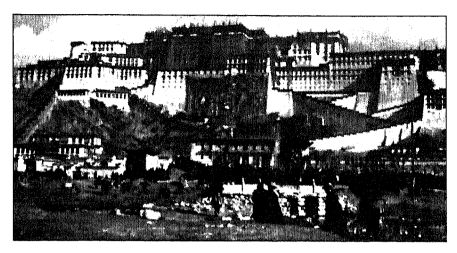
الغزو الصيني: في ٧ تشرين الاول ١٩٥٠ أصدر الزعيم الصيني ماو تسي تونغ أمره إلى الجيش الأحمر الصيني بـ«تحرير البلد العالي من الاضطهاد الامبريالي» (البلد العالي هو معنى إسم التيبت باللغة التيبيتية). ورغم ان تعداد التيبيتين ما كان يتعدى في حينه ثلاثة ملايين نسمة، فإن عاصمتهم لاسا-بالخمسين ألفًا حينقذ من سكانها لم تسقط إلا بعد نحو سنتين من بدء الهجوم الصيني. فعدا المقاومة الي أبداها التيبيتيون فإن الوصول إلى عاصمتهم، الواقعة على ارتفاع ٢٠٠٠م كان يقتضى قطع آلاف



راهبان: المعلم والتلميذ، ينتميان الى طقس «سا-سكيا-با» البوذي. الالوان تشير الى تأثير المدرسة البوذية النيبالية على المعتقد البوذي في التيبت (لوحة تعود الى القرن الثامن عشر,متحف الفنون الجميلة في بوسطن).

أحد الاديرة البوذية. يعود بناؤه الى القرن الثاني عشر. في التببت نحو ٢٥٠٠ دير، كانت مراكز الحياة الروحية والثقافية للبلاد؛ وكان الرهبان يقومون بأعمال الترجمة والطبع ونسخ المخطوطات.





«بوتالا»، قصر الدالاي لاما، قرب العاصمة لاسا. تأسس في القرن السابع على يد سرونغ-بتسان-بو. بنيته الحالية تعود الى القرن السابع عشر ايام الدالاي لاما الخامس.

الكيلومترات والالتفاف حول القمم الجبلية الشاهقة المحيطة بها على ارتفاع خمسة الاف م وشق طريق-بالمعنى الحقيقي للكلمة- عبر اودية ومرتفعات ما مرّت بها الية حديثة قط.

أصبحت التيبت، بسقوط عاصمتها لاسا، منطقة ذات حكم ذاتي في إطار جمهورية الصين الشعبية. لكن نظام الحكم هذا أُلغي في العام ١٩٥٩ عقب انتفاضة التيبتيين الاستقلالية التي قمعها الجيش الصيني بسرعة ووضع التيبت تحت إدارة بكين مباشرة. وعمدت هذه إلى تزخيم عمليات «تصيينها» للتيبت.

إنتفاضــة ١٠ آذار ١٩٥٩: في ١٠

آذار ١٩٥٩، اندلعت إنتفاضة تيبيئية عارمة حين كان التيبيتيون يحتفلون بعيد رأس السنة لديهم، إذ حدثت مناوشات بينهم وبين الجنود الصينيين سرعان ما عنفت وراحت تتوسع، فقامت مجموعات ثائرة بمهاجمة الثكنات والحاميات الصينية، وتكلمت وسائل الاعلام في حينه على ان عدد القتلى الصينيين خلل الايام الاولى للانتفاضة

وصل إلى أكثر من ألفي قتيل (وهذا رقم لم يتأكد حتى اليوم). وقد أثارت الهزائم الصينية، في بادىء الأمر، حماس التيبيتيين الذين كمان الهنود قلد بمدأوا يشمحعونهم ويساعدونهم، فأعلنوا عن طريق المحلس التيبيتي «كاشا» الاستقلال الناحز لبلادهم ابتداء من ١٩ آذار ١٩٥٩. هنا لم يعد في إمكان الصينيين السكوت أكثر من ذلك، هم الذين كانوا يعلمون ان أي هزيمة قد تلحق بهم في التيبت ستؤثر سلبًا علمي علاقاتهم السيئة مع السوفيات من ناحية، ومع الهند من ناحية أخرى، فعملوا على تعزيز قواتهم المرابطة في التيبت بوحدات مقاتلة أرسلت بسرعة إلى المنطقة، وتمكنت حلال الايام التالية من سحق الانتفاضة وتحويل إعلان الاستقلال إلى حلم بعيد

فما إن أطل صباح ٢٩ آذار ١٩٥٩ حتى كانت ثورة التيبيتيين قد انتهت. أما الدالاي لاما فاختفى ليعود ويظهر في الهند. ولقد اراح ابتعاده الصينين، فعينوا بديلاً له الباشان لاما. وكان الصينيون، منذ احتلالهم التيبت في ١٩٥١، قد استنكفوا عن

التخلص من الدالاي لاما بسبب مكانته المقدسة لدى التبيتين، وربحا حاولوا التعايش معه. فتعمدوا، منذ ١٩٥١، تعيين مساعد له تحت إسم «بانتن لاما». وخلال الانتفاضة (١٩٥٩)، قصفوا قصره في لاسارغم انه لم يكن من الثابت ضلوعه في الانتفاضة التي قادتها بشكل أساسي قبائل «خامباس» المعروفة بقوة الشكيمة.

## دالاي لاما Dalai Lama

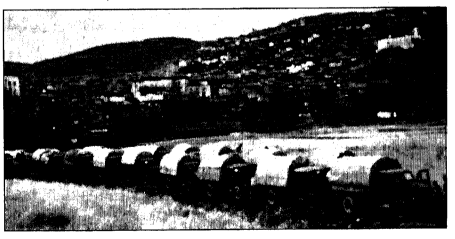
إسمه وطفولته: نغاونغ لوزانغ تنزين المعاتمة Nagawang Losang Tenzin Gyasto حياتسو هو الزعيم الروحي والزمني للطائفة البوذية في التيبت (المعروفة بـ«اللامائيـة»، أي الدالاي لاما الحالي الذي يأتي ترتيبه الرابع عشر في سلسلة الدالاي لامات الــــي بـدأت منذ العام ١٦٤٢.

ولد في قرية تاكستر (في التيبت) العام ١٩٣٥. كان لا يزال في الخامسة من عمره عندما نصب، في ١٩٤٠، ملكًا إلهيًا في قصر بوتالا الملكي في لاسا عاصمة التيبت، بعد ان حرى التحقق من هويته المتناسخة.

وقد حرت تنشئته في دير بوذي في قلب حبال الهمالايا، ولم يعرف من وسائل اللهو سوى رقاع الكتب المخطوطة الحاوية لتراث يزيد عمره على ألف سنة.

علاقاته بالصين: عندما تسلم السلطة الروحية والزمنية معًا في اليوم الحادي عشر من الشهر العاشر من سنة «النمر الحديدي» الموافق ١٧ تشرين الثاني ١٩٥٠، كان لا يزال في السادسة عشرة، فبات يلحص في شخصه كل شعب التيبت. وسعى، منذ اليوم الأول للتفاهم ممع النظمام الشوري الجديد في الصين الذي كان قد رفع شعار تحرير التيبت من التحلف والاقطاع مفصحًا بذلك عن رغبته في ضم التيبت إلى الصين. فقصد بكين في ١٩٥٤ حيث التقي ماو تسبى تونغ، وشوان لاى اللذين نصباه رئيسًا على «اللجنة التحضيرية لإنشاء منطقة التيبت المستقلة». لكن الاوضاع سرعان ما تدهورت مع ظهور بؤر تمرد مسلح في مناطق عدة من التيبت. فحاول الصينيون عبثًا ان يعارضوا سلطته المطلقة بسلطة صنيعة لهم فرضوه نائبًا له هو «البانتن

دخول الصنيثين التيبت في ١٩٥٠.



لاما». وعندما عمّت الثورة ضد الصين وتوحدت الحركات المسلحة لتشكل «حركة الانهر الاربعة والجبال الستة»، وشملت العمليات العسكرية العاصمة لاسا (٩٥٩، سنة «الخنزير البري»)، تدخل الجيش الصيني بقسوة وقمع الثورة وقضى على عشرات آلاف الثوار. فاضطر الدالاي لاما إلى الهرب والتجأ إلى الهند مع مئة ألف شخص من أنصاره.

في هذا العام نفسه (١٩٥٩)، حاز الدالاي لاما على «الدكتوراه» في الميتافيزيقا الذي حرى امتحانها في القاعة الكبري لدير حو خانغ، الدير الأكثر تبحيلاً لدى التيبيتين، والذي حضره وشارك في النقاش فيه آلاف من الرهبان واللاهوتيين الممثلين لمحتلف مدارس البوذية التيبيتية.

في الهند، حكومة منفى: في دهارامالا، في الهند، شكل الدالاي لاما حكومة تيبيتية في المنفى، ووضع دستورًا ديمقراطيًا للتيبت ليبدأ تطبيقه في حال عودته إلى ببلاده. وعلى الرغم من انه لا يسزال (أواسط ٢٩٩١) منفيًا في الهند، فإن الستة ملايين تيبيتي المقيمين في مقاطعة التيبت المأخرى المحاورة لها، لا يزالون يعتبرونه الأخرى المحاورة لها، لا يزالون يعتبرونه زعيمهم الأكبر. وهو لا يكف عن التحول في العالم مدافعًا عن قضية بلاده التي تمكن من جعلها حيّة في اذهان العالم.

في تشرين الاول ١٩٨٧، وفي أحواء مظاهرات عنيفة في التيبت دعا إليها اللاماوات هناك بمناسبة ذكرى احتياح

الجيش الصيني (٧ تشرين الاول ١٩٥٠)، عقد الدالاي لاما مؤتمرًا صحفيًا، وتناقلت على أثره، وسائل الاعلام العالمية «معلومات» أفضى بها لاماوات التيبت حيث جاء ان «الصينيين، منذ احتياحهم البلاد، قتلوا نحو ٢٠١ مليون تيبيتي بريء، وهدموا ٧ آلاف بين دير ومسكن وقصر، وهربوا نحو ٢٠٠ طن من الذهب

في ١٩٨٩، فاز الدالاي لاما بجائزة نوبل للسلام. فاعتبر هذا الفوز بمثابة تتويج لنضاله السلمي ومناسبة توقف العالم عندها بما تعنيه من تذكير بـ «مأساة ذلك الشعب المنسى والمظلوم» حسب تعبير دانيال ميتران تسببت الجائزة في سحب السفير الصيني المعتمد لدى النروج. وفي السنة نفسها (١٩٨٩)، توفي البانتن لاما (ثاني أرفع مقام ديني في التيبت)، ولم يخلف أحد. ذلك ان الطفل التيبيتي الذي عمدت السلطات الصينية إلى اختطافه، في مــا بعــد، كــان قــد حرى تعرفه من قبل السلطات البوذية العليا على انه المتقمص الحي لشخص البانتن لاما. وحادث الاختطاف هذا، وما يمثله من معان تيبيتية، كان وراء أغرب طلب سياسي في تاريخ الدبلوماسية الدولية، إذ قرر البركان الاوروبي في ١٣ تموز ١٩٩٥ التقدم بطلب إلى السلطات الصينية باعادة الحرية إلى الطفل جدهوم شوكيي نييما، الـذي لا يجاوز السادسة من العمر، والسماح لم ولأسرته بالعودة إلى قريتهما التيبيتية. واعتبر البرلمان الاوروبي ان خطف هــذا الطفــل



وصول الدالاي لاما الى الهند في آذار ١٩٥٩

(الذي كانت السلطات الدينية البوذية قد عرفته على انه المتقمص الحي لشخص البانتن الاما) هو جزء من خطة «تصيين» التيبت ومحو هويتها القومية والدينية والثقافية واللغوية المتميزة تاريخيًا عن الصين منذ سحيق الأزمنة.

وفي اواسط حزيران ١٩٩٦، عقد في بون مؤتمر دولي حول التيبت، دعت إليه مؤسسة «فريدريش ناومن»، حضره الدالاي لاما واعضاء من «حكومة التيبت في المنفى»، وأقر مطالبة بكين بفتح حوار مع الزعيم الروحي الذي أكد أكثر من مرة، في السنوات الأخيرة، ان هدف شعبه ليس الانفصال أو استخدام العنف وإنما الوصول إلى حل سلمي لقضية شعبه، مشيرًا إلى ان كفاحه «يتمحور حول الثقافة والدين في التيبت وليس حول الميكلية السياسية لبلده». وأدى انعقاد هذا المؤتمر في المانيا إلى ازمة سياسية بينها وبين الصين الشعبية التي

أغلقت مقر مؤسسة «فريدريش ناومن» في بكين «احتجاجًا على التدخل في شؤونها الداخلية».

في البلدان الكثيرة التي زارها كان الدالاي لاما يلقى الترحاب من مضيفيه، الرسميين وغير الرسميين، في ما عدا زيارته إسرائيل (آذار ١٩٩٤)، كضيف على «جمعية حماية الطبيعة»، حيث تعرض له عدد من اليهود الأورثوذكس، وهو في زيارة لحائط المبكى (أهم المراكز الدينية اليهودية)، وأسمعوه كلامًا نابيًا واصفين إياه بدهني ومجنون».

مناقشة: لاعنف الدالاي لاما وليبراليته: «أثبت الدالاي لاما مقدرة هائلة، حالما أخذ طريقه إلى المنفى، على التعاطي مع وقائع العالم الحديث ورجاله وعلى هضم ثقافة العصر ومداورة لغة

الحداثة السياسية من حلال تكييفها مع

حاجات المقاومة التيبيتية.

فهو على سبيل المثال يداور ببراعة المفهوم القانوني عن حريمة إبادة الجنس البشري الذي رأى النور في القانون الدولي غداة الحرب العالمية الثانية لتوصيف حرائم النازية بحق الشعوب. ولكن إبادة الجنس التي يتحدث عنها، بالاحالة إلى التجربة التيبتية، هي الابادة الثقافية. فتصيين التيبت، خلال أربعين سنة من الاحتلال، يأخذ بكل تأكيد طابعًا ماديًا: عشرات آلاف من المستوطنين الصينيين الذين يتقاطرون على التيبت بدافع مباشر من سلطات بكين، التعقيم الاجباري للنساء التيبتيات وتعميم الاجهاض. ولكنه يأخذ ايضًا، وفي المقام الاول، طابعًا ثقافيًا. فما يجري هو تدبير مبرمج لـ «حضارة» بكاملها و إلغاء للشعب التيبتي، لا من حيث هنو الشعب، بل من حيث هـو شعب مختلـف. والواقـع ان الاحتلال الصيني للتيبت لا يمكن وصفه بانمه احتملال استئصالي: فالتيبتيون تضاعف تعدادهم خلال العقود الاربعة من هذا الاحتلال من ثلاثة ملايين إلى ستة. ولكن الخصوصية التيبتية هي التي تخضع إلى عملية «حت» طويلة النفس، وبمنطق له قوته الاقناعية الأكيدة: فعندما تدمر آلاف المعابد والاديرة لتقام مكانها-على ما يقال-ورشات ومصانع ومحطات كهربائية ومدارس، فإنه بوسع السلطات الصينية ان تقول انها لا تخدم بذلك سوى مصلحة تقدم التيبت وتحديثه.

وذلك هو ايضًا شأن مفهوم «اللاعنف» الموروث-على العكس- من

الثقافة البوذية التي تحرم قتل كل كائن حيى، إنسانًا كان أم حيوانًا. ولقد كان أول من وظف هذا المفهوم في حدمة النضال السياسي هو غاندي، كما هو معروف. ولكن الزعيم الهندوسي الكبير يستغله ظرفًا مؤاتيًا: فتعداد قوات صاحبة الجلالة البريطانية في الهند ما كان يزيد على خمسين أَلفًا في قبالة ثلاثمُثـة مليون هندي في ذلك الحين. ولكن توظيف المدالاي لاما لمفهوم «اللاعنف» يأتى في سياق معاكس: فالتيبتيون يكونيون قبد اختساروا الانتحسار الجماعي فيما لو اختاروا طريق المقاومة المسلحة: فهم ملايين ستة في قبالة بليون صيني، ولا تفصل بينهم محيطات ولا قارات كما في حمال الهند وانكليرا. وفضلاً عن ذلك فإن «سقف العالم» الذي تمثله الهضبة التيبتية ما عاد يوفر لهم أي حماية منذ ان أنجز الصينيون شق طريقين حديثين يقطعانها طولاً وعرضًا.

من هنا الرهان الديمقراطي والسلمي للاما التيبت الذي لا يفتاً يطوف ببرلمانات العالم ويعتلي المنابر الدولية، كلما سنحت الفرصة، ليدعو إلى احترام حقوق الانسان والتوقف عن انتهاكها في التيبت. ولكن عندما مثلاً أمام اذهاننا ان المقصود ليس الديمقراطية في التيبت، بل في الصين نفسها اولا. فصحيح ان مسألة التيبت هي في نظر الدالاي لاما مسألة سياسية ووجه من وجوه المسألة الاستعمارية والسيطرة الكولونيالية، ولكن عدم تكافؤ القوى، والمشروعية الدولية التي عدم تتمتع بها الصين، ولا سيما بعد ان أقر باتت تتمتع بها الصين، ولا سيما بعد ان أقر



رئيس بلدية باريس (الوئيس الفونسي الحالي) جاك شيراك مستقبلاً الدالاي لاما (١٩٨٢).

لها الجحتمع الدولي والمستعمر البريطاني السابق بحقها في استرداد جزيرة هونغ كونغ، وكذلك بلوغ العتبة الذرية التي باتت تمنع قيام حرب محدودة بين الصين والهند كمشل تلك التي دارت بينهما في ١٩٦٢ بسبب التيبت تحديدًا، كل ذلك يجعل الزعيم الروحي والزمين للشعب التيبتي يدرك ان حل مسألة التيبت مرهون بحل داخلي وديمقراطي للمسألة الصينية نفسها. فما لم يتخلص الشعب الصيين، كما قال الدالاي لاما في خطاب لـ مشهور أمام لجنة الشؤون الخارجية للبرلمان الالماني في حزيران ١٩٩٥ من «الدولة التوتاليتارية الحالية» ليقيم بدلاً منها نظامًا ديمقراطيًا يحترم حقوق الانسان والشعوب، فلن تعرف المسألة التيبتية بداية حل. فوحدها صين ديمقراطية ومنفتحة ومحترمة للحرية ولقيمتها تستطيع ان تفاوض على حل عادل وسلمي وديمقراطي للمشكلة التيبتية. وبقدر ما يتمسك شعب التيبت بطريق اللاعنف يسهم بدوره في إعادة نصب «جدار الديمقراطية» في ساحة بكين الكبرى. فحاجة الصين إلى حقوق الانسان

والديمقراطية وسيادة القانون لا تقل عن حاجة شعب التيبت. وبقدر ما تسير الصين إلى طريق الديمقراطية العالمية وبقدر ما تشجع على السير فيه، ينفرج أمام التيبتين الأمل في حل متفاوض عليه. والتطرف لا يساعد على كسب معركة الديمقراطية داخسل الصين. ورغم ان خصوم الدالاي لاما ومنتقديه داخــل الكنيسة البوذية نفسها يلومونه على موقفه «التسووي» و «المتساهل»، فقد رفض-وما زال يرفض- اعلان استقلال التيبت من طرف واحد. فاعلان كهذا من شانه ان يحكم بالموت والاندثار على الأمة التيبتية. والحال ان المطلوب على العكس ان تبقى على قيد الوجود، وإن تتمسك قدر المستطاع بهويتها الثقافية، إلى ان تدق ساعة التفاوض مع عودة الديمقراطية والحرية إلى الصين نفسها.

وبديهي ان موقف المدالاي لاما هذا، على اعتداله، مرفوض من السلطات الصينية الحالية. فهذه السلطات لا تزال تتمسك بنص الاتفاق في سبع عشرة نقطة الذي وقع في ٢٣ ايار ١٩٥١ بين ممثلي الحكومة المركزية

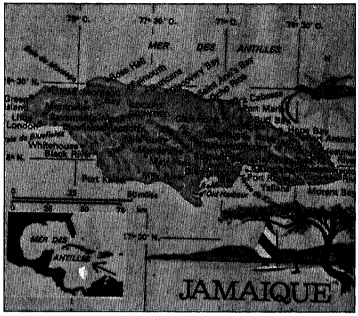
الصينية وممثلي حكومة التيبت «المحلية». والحال ان هذا الاتفاق ينص، من السيطر الاول فيه، على ان «القومية التيبتيـــة» هــي واحدة من الاقليات القومية العديدة التي تؤلف، مع القومية الصينية الكبرى، حزءًا لا يتجزأ من «الوطن الأم الكبير» وتعمل معها يدًا بيد على بناء جمهورية الصين الشعبية ضمن نطاق من الاستقلال القومي الذاتي المحلي الذي يحفظ لها مساواتها القومية ويصونها من الوقوع محددًا بين براثين الامبريالية وقسوى العبودية والظلامية. والواقع ان «العائلة الصينية الكبرى» التي تشكل بالبليون والمتي مليون من افرادها خمس سكان العالم، تتألف من عدد كبير من الاخوة غير الاشقاء. فعدد «الاقليات القومية» فيها لا يقل عن ٥٥، ينطق كل منها بلغته الخاصة. وفضلاً عن ذلك، فإن الصين المركزية نفسها تتوزع جيوبوليتيكيًا إلى ثــلاث «صينات»: الصين الساحلية، و الصين الداخلية، والصين المحيطية المقطونة بغالبية من غير الصينيين.

والحال ان الصين الساحلية هي وحدها تحتكر الديناميــة الاقتصاديـة، فيمــا تقــوم بينهــا

وبين سائر مناطق الصين علاقة شمال بجنوب، أو علاقة مركز متطور باطراف متخلفة. وتمامًا كالامبراطورية السوفياتية بالأمس والامبراطورية الروسية اليوم، فيان «الامبراطورية» الصينية لا تقف في منجى تام من النزعات الانفصالية. والديمقراطية قد تنطق بلسان التفحير القومى مثلما تنطق بلسان التحرر الداخلي. وما تراهن عليه السلطات الصينية الحالية من لبرنة اقتصادية بدون ديمقراطية سياسية لا يكفى لكتم اصوات الاخوة غير الاشقاء في الأسرة الصينية الكبيرة، ومنها صوت التيبتيين. فاللبرنة الاقتصادية تستتبع لا محالة على المدى الطويل انفتاحًا سياسيًّا وانفتاحًا قوميًّا و«أقواميًّا». وفي سياق هذا الانفتاح يكتسب رهان كبير لاماوات التيبت عقلانية: فهو البديل عن دم كثير يسفح وعن انغلاق جديد لـ «البلد العالي» ضمن اسوار جباله الطبيعية وثقافته القروسطية» (من تحقيق حورج طرابيشي لكتاب: Claude Levenson, La Chine Enavahit le Tibet, Ed. Complex, Bruxelles ۱۹۹۰ «الحياة»، العدد ۱۱۹۲۱، تاریخ ۲۲ ت۲ ۱۹۹۵، ص ۱۶).



بحيرة بنغونغ تسو (على علو ٥٠٠٠ م) على الحدود الفاصلة بين التيبت وكشمير.





# جامایکا

#### طاقة تعريف

الاسم: Xaimaca وتعني أرض الغابــات والميــاه. وهو إسم أطلقه هنود الأراواك على البلاد.

الموقع: حزيرة حبلية من حزر بحر الأنتيـل. تبعـد ٩٠ ميلًا إلى الجنوب من كوبا، و١٠٠ ميــل إلى الغرب من هايتي.

المساحة: ١٠ آلاف و٩٩١ كلم م.. طــــول

شواطئها نحو ٨٩١كلم. وهــي ثــالث جــزر بحـر الأنتيل من حيث المساحة.

العاصمة: كينغستون، وتعد نحو ٨٠٠ ألسف نسمة. أهم المدن: مونتيغو باي (نحو ٢٥ ألف نسمة)، سبانيش تاون (نحو مئة ألف نسمة)، ومانديفيل.

اللغة: الانكليزية (رسمية).

السكان: كان تعدادهم في العام ١٩١١ نحو مليون و ١٩١١ المف نسمة، وفي العام ١٩١٠ نحو مليون و ٢٢٠ الف نسمة، وأصبح تعدادهم حاليًا (تقديرات ١٩٩٦) نحو مليونين و ٤٠٠ السف نسمة؛ نحو ٧،٤٧٪ منهم من أصول إفريقية، و٨٢١٪ خلاسيون، و٩٪ صينيون وهندوس واوروبيون ولبنانيون. نحو ٧٥٪ بروتستانت، و٥٪ كاثوليك، والباقون يعتنقون معتقدات و٥٪ كاثوليك، والباقون يعتنقون معتقدات دينية ذات طابع افريقي، من بينهم نحو ١٠٠ الفي من «الراستافارين» الذين يضمرون إحلالاً عظيمًا للنجاشي («النجاشي» لقب امبراطور اثيوبيا سابقًا)؛ ومنهم ايضًا المغني الجامايكي الشهير بوب مارلي؛ ونما يدعون إليه العودة إلى افريقيا.

الحكم: نظام الحكم ملكي برلماني. والدولة عضو في الكومنولث البريطاني. الدستور المعمول به يعود إلى 7 آب ١٩٦٢. رئيس الدولة الملكة اليزابت الثانية.

الحاكم العام منذ اول آب ١٩٩١ هـوارد فيليكس هانلن كوك، ويقترح رئيس الوزراء اسم الحاكم العام وتعينه الملكة. رئيس الوزراء منذ ١٩٨٩ مايكل مانلي. وتتمثل السلطة التشريعية بمجلس الشيوخ (٢١ عضوًا يعينهم الحاكم العام) ومجلس النواب (٢٠ عضوًا منتخبًا

بالاقتراع العام والشامل). وفي جامايك حزبان رئيسيان: حزب العمال الجامايكي، تأسس في العمام ١٩٤٣، وزعيمه الحالي إدوارد سيغا (مولود ١٩٣٠)؛ والحزب الوطين الشعبي، تأسس في ١٩٣٨، وزعيمه الحالي برسيفل باترسون.

الاقتصاد: تؤمن الزراعة حبوالي ٧٠٪ من الصادرات. وأهم المتوجات الزراعية: السكر، الموز، الحمضيات. وأهم الصناعات الزراعية السراب الروم. ويعتبر القطاع المنجمي أهم قطاع ويعمل في القطاع المنجمي أهم قطاع ويعمل في القطاع الصناعي نحو ٣٣٪ من اليد العاملة، وتنزكز معظم الصناعات في معالجة البوكسيت واستخراج مادة الألومينيوم منه. وهناك صناعات صغيرة مثل صناعة الأحذية والألبسة والتبغ والإسمنت والمنتجات الخشبية. القطاع السياحي في نمو مطرد، ومعدل عدد السياح السنوي (السنوات الخمس الاحيرة) نحو مليون و ٣٠٠٠ ألف سائح يؤمنون عائدات تبلغ غو ٥٠٠٠ مليون دولار سنويًا.

من الجديس ذكره ان زراعسة «الماريجوانسا» (الحشيشة)، التي أدخلها العمال الهنود إلى البلاد في اواسط هذا القرن، أصبحت تشكل اليوم أحد المداخيل المهمة للبلاد خاصة لجهة الاتجار بها وتهريبها باتجاه الولايات المتحدة الاميركية.

## نبذة تاريخية

الهنود: من المعتقد ان أول الذين من قطنوا جامايكا كانوا من الهنود القادمين من نواحي فلوريدا، فسكنوا الكهوف، واقتاتوا الاسماك، وطلوا احسادهم بطلاء أصفر أو أحمر. ثم حلّ محلهم هنود الأرواك المعروفين بنزعتهم السلمية، والذين أتوا من فنزويلا.

الاسبان شم الانكليز: عقب اكتشاف كريستوف كولومبوس للجزيرة في المدود المدود على طرد وإبادة الأرواك، واستقدموا مكانهم العبيد السود من افريقيا ليعملوا في ظروف مضنية للغاية في تربية الخنازير وزراعة قصب السكر.

وعندما سيطرت انكلترا على الجزيرة، في ١٦٥٥، لم يكن هناك سوى عدة ألوف من الاسبان وعبيدهم السود. وأصبحت جامايكا مستعمرة إنكليزية رسميًا بعد التوقيع على معاهدة مدريد في ١٦٧٠.

في أثناء استعمال الاسبان لعبيدهم في الحروب الطويلة ضد الانكليز، كانت أعداد من العبيد يفرون ويلجأون إلى الجبال الوعرة حيث كانت اعداد أخرى من العبيد الذين كان يتم إعتاقهم ينضمون إليهم. وكانوا يغيرون احيانًا على المزروعات لتلفها، وعبشًا حاول الانكليز إخضاعهم، حتى انهم اضطروا، في ١٧٣٨، إلى توقيع معاهدة معهم يعترفون بها بحق السود في امتلاك اراض، وبمنحهم بعض الحقوق.

كان الانكليز يشجعون، احيانًا، القرصنة في الجزيرة حتى انها تحولت، في القرن السابع عشر، مركزًا للقراصنة الذين أرعبوا منطقة الأنتيل، وجعلوا من بورت رويال مركز نشاطهم، فعرفت المدينة حركة تجارية نشطة، فكان الكثيرون من التجار الانكليز يقصدونها لشراء السلع بأثمان رحيصة. لكن، في ١٦٩٢، ضرب زلزال المدينة وأتى عليها. فاستغل الانكليز المناسبة وبنوا مدينة حديدة باسم كينغستون (العاصمة الحالية).

الغاء العبودية، الانتفاضة: استمر الانكليز يشجعون زراعة قصب السكر ويستقدمون الرقيق الاسود من افريقيا، حتى أصبحت حامايكا، أو اسط القرن الشامن عشر، في مقدمة المستعمرات البريطانية إنتاجًا للسكر (وكان هناك نحو ٣٠٠ ألف أسود يعملون في الزراعة). ولكن مع بداية القرن التاسع عشر، بدأ إنتاج السكر بالهبوط لأسباب داخلية ودولية. ثم حاء قانون إلغاء العبودية (حزئيًا عام ١٨٣٤، وكليًا عام ١٨٣٨) ليطلق رصاصة الرحمة وكليًا عام ١٨٣٨) ليطلق رصاصة الرحمة على الأهمية التي كانت لزراعة قصب السكر ولانتاج السكر.



. إدوارد صياغة (في الصورة الى اليسار) ومنافسه مايكل ماللي (الى اليمين) في حملتهما الالتخابية، تشرين الثاني ١٩٨٠.

الشاطىء الجنوبي الشرقي من حامايكا. وقد قمعت الانتفاضة، إلا ان الطبقة القائدة واكثريتها من البيض والخلاسيين بدأت تنظر بريبة وتخوف إلى السود خاصة إلى أولئك الذين تسنى لهم بعض الثقافة والوعي الاحتماعي-السياسي.

الحكم الذاتي: كانت جامايكا تنعم، حتى هذه الحقبة، ببعض الحكم الذاتي. إلا ان قادتها أخذوا يعملون، ليس في سبيل المزيد من الاستقلال، بل في سبيل المزيد من الاستقلال، بل في سبيل المزيد من الخماية الانكليزية لهم. لذلك، اقترع المحلس الجامايكي، في ١٨٦٦، على حل نفسه وارسل عريضة إلى الملكة فكتوريا يطلب منها تأمين إدارة شؤون البلاد. وقبلت السلطات البريطانية وعينت حاكمًا على حامايكا يمسك عمليًا بكل السلطات.

واستمر هذا النظام، مع بعض التعديلات، حتى ١٩٤٤، حيث تزايد وعي السود لقدراتهم الذاتية السياسية؛ فأعلنوا

دستورًا يعيد إلى جامايكا نوعًا من الحكم الذاتي، ويمنح سكانها حـق انتخاب ممثلين لهم.

الاستقلال: وخطت البلاد خطوة أخرى باتجاه الاستقلال، وذلك عندما تشكلت، في ١٩٥٩، حكومة خاصة بادارة شؤون حامايكا؛ إذ إن البلاد، لسنة خلت، كانت منضمة إلى باقي المستعمرات البريطانية في الأنتيل التي كانت تشكل، في ما بينها، «اتجاد حرر الهند الغربية» والتي كان موعدها مع الاستقلال متوقعًا في كان موعدها مع الاستقلال متوقعًا في في ١٩٦١. إلا ان الناخبين الجامايكيين اقترعوا في ١٩٦١ لانسحاب بلادهم من هذا

وفي ٦ آب ١٩٦٢، أعلن استقلال حامايكا، وأصبح السير وليام الكسندر بوستمنت (بدأ بالعمل السياسي منذ الثلاثينات) أول رئيس لحكومة الدولة الجديدة.

وعلى غرار بريطانيا، هناك حزبان كبيران في حامايكا: حزب العمال الذي وصل إلى السلطة من خلال زعيمه بوستمنت، والحزب الوطني الشعبي الذي نال أغلبية الاصوات في انتخابات ١٩٧٢، فشكل حكومة حديدة بشخص احد زعمائه مايكل مانلي. وقد تكرر هذا الفوز محددًا في انتخابات ١٩٧٦ (راجع «الحكم» في بطاقة تعريف).

أما الانتخابات التالية التي حرت في تشرين الثاني ١٩٨٠ فخيمت عليها أحواء من العنف بدأ قبل حوالي سنة وسقط من حرائه نحو ٢٠٠٠ قتيل. وقد فاز في هذه الانتخابات حزب العمّال المحافظ برئاسة إدوارد صياغة (لبناني الأصل) الذي كان يحمل على زعيم الحزب الوطني الشعبي، مايكل مانلي، ويتهمه بمحاولة تحويل حامايكا إلى كوبا ثانية.

في ٩ نيسان ١٩٨٢، زار الرئيسس الاميركي، رونالد ريغان، حامايكا، واشاد برئيس وزرائها، صياغة، واصفًا إياه بأنه موجّه التحول الاقتصادي في حامايكا التي تحالفت مع كوبا في عهد رئيس وزرائها الاشتراكي السابق.

وفي انتخابات كانون الاول ١٩٨٣ التشريعية، فاز حزب العمال الجامايكي، بزعامة ادوارد صياغة، ورئيس الحكومة منذ ١٩٨٠ بجميع المقاعد الستين، وكان الحزب الوطني الشعبي قد قاطع هذه الانتخابات محتجًا على الفترة القصيرة التي خصصت للحملة الانتخابية. وعاد هذا الحزب ومني بالهزيمة ايضًا في الانتخابات الأحسيرة

(۱۹۹۲)، واستمر قادته (خاصة مايكل مانلي) يهاجمون «السياسة الامبريالية والاستعمارية» للولايات المتحدة وبريطانيا.

ظاهرة بوب مارلي: حملت حامايكا أعباء ثلاثة قرون من الاستعمار الذي استفد ثرواتها لمصلحة الانكليز؛ فاستمرت، منذ استقلالها في ١٩٦٢، تعاني من النتائج: ثلث السكان عاطلون عن العمل، السود دون عتبة الفقر، الحزبان اللذان يتناوبان السلطة على حلاف مستحكم، واحد مقرّب من الاميركيين والآخر من الكوبيين. فالبؤس، والاذلال، والعنف، كلها وحدت طريقًا للتعبير من حلال موسيقى «ريغي» وتوجدت الفنان الجامايكي بوب مارلي.

ولد روبرت (بوب) نستا مارلي في ٦ نيسان ١٩٤٥ في رودن هول، من أب كان حنديًا في الجيش البريطاني وأم كانت مغنية. عاش طفولة بائسة لم تخبلُ من الجنوح. أسس، مع بوني ليفينغستون ويلر وبيت توش، فرقة «ويلرز» (Wailers)، وما لبث الثلاثية أن أصبحوا نجوم موسيقى الثلاثية أن أصبحوا نجوم موسيقى الدريغي». توفي بوب مارلي في ١٩٨١ عرض السرطان.

في أواخر الستينات، انتمى بوب مارلي إلى طائفة الدراستافاريين» الذين يشبهون أنفسهم بديهود التوراة». فتبدو الولايات المتحدة الاميركية بالنسبة إليهم مركز الشتات كما كانت بابل بالنسبة إلى اليهود. يدعون إلى ما كان الجامايكي ماركوس غارفي يدعو إليه في العشرينات من



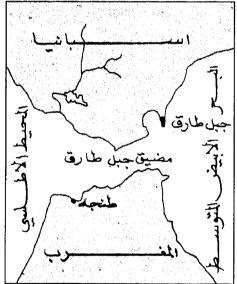
بسوب مسارلسي.

هذا القرن، أي أن يوحّه السود انظارهم ناحية إفريقيا حيث سيتوج هناك ملك أسود (وبالفعل، بعد سنوات قليلة، أعلن عن تنصيب النجاشي هايلي سيلاسي امبراطورًا على الحبشة). وأصبح بوب مارلي داعية، بل نبي، العودة إلى القيم الافريقية، وأظهر تعلقًا كبيرًا بإثيوبيا (الوطن الأم).

منذ ۱۹۷۲، بدأ المنتجون يحيطون به، وبدأ تسويق موسيقى الريغي ياخذ طريقه إلى مدن العالم الغربي حيث سرعان ما أبدت الشبيبة الغربية تعلقًا هائلاً بهذا «الفن الاسود»، خاصة بدءًا من ۱۹۷۰. و كتبت و نشرت مقالات و دراسات كثيرة حول ظاهرة بوب مارلي و تأثيرها على

المحتمع الابيض، وكانت كلها تقريبًا تلتقي حول ان هذه الظاهرة إنما تدل على ما تعانيه شبيبة العالم الغربي، الغارق في المادية، من فراغ وعبثية، وتعطشها لعالم المشل والروح. ولما لم يكن بعد في وسع هذه الشبيبة، لأسباب كثيرة، من السير في ركب زعماء سياسيين من العالم الشالث مهما كانوا يشددون على مبادىء إنسانية، ارتأت كانوا يشددون على مبادىء إنسانية، ارتأت من العالم الثالث ويتماهى فيه كل ما ينشدون من مثل ويرفضون من مادية واستهلاكية. وقد يكون بوب مارلي قد وعى هذا الأمر جيدًا، إذ كان يردد دائمًا انه لا يغين للبيض، ولا للسود، إنما لله.





# جبل طارق

### نبذة عامة

الاسم: نسبة إلى القائد العربسي طارق بـن زياد الذي استولى على الجبل عـام ٧١١، في بدايـة فتحه للأندلس.

الموقع: أقصى حنوبي إسبانيا، على مدحل مضيق حبل طارق الذي يفصل اوروبا عن افريقيا. وأقرب نقطة في البر الإيبري إلى الناحية الافريقية

من المضيق تسمى «نقطة اوروبا». ومتوسط علو الجبل عن البحر ٤٠٠م. ويبلغ عسرض المضيق الأدنى بين المغرب واسبانيا ١٥كم.

المساحة: ٦كلم م..

اللغات: الاسبانية والانكليزية (رسميتان). السكان: يبلغ عدد سكان مدينة حبل

طارق (بمن فيهم افراد الحامية البريطانية) نحو ٤٠ ألف نسمة. أكثريتهم كاثوليك، وهناك أقلية بروتستانتية، وأخرى مسلمة. وغالبية سكان حبل طارق تتحدر من اختلاط وتزاوج الجنود الانكليز بالفتيات الاسبانيات، ومن العمال المالطين، والبهود الاسبان الفارين إلى الجبل، والايطاليين الذين لجأوا إلى هناك هربًا من تجنيدهم في الحروب النابوليونية.

مسجد اسلامی: فی ۹ آب ۱۹۹۵، وضع الحجر الأساس لـ«مسجد حادم الحرمين الشريفين الملك فهد بن عبد العزيز آل سمعود» اللذي سيتم افتتاحه في صيف ١٩٩٧. وحضر احتفال وضع حجر الأساس حاكم جبل طارق السير حون شاتل ورئيس الوزراء جو بوسيانو ووزير الاوقاف وممثل كنيسة حبل طارق وأبنياء الجاليية الاسلامية في حبل طارق. ويقام المسجد على أرض إسمها «نقطة اوروبا» التي يقول مؤرخون إنها كانت تضم مسجدًا ايام الحكم العربي. ومما قاله رئيس وزراء حبل طارق في الاحتفال: «هذا المكان كـان نقطة وصول الثقافة الاسلامية إلى اوروبا ليسس كقوة إرهاب، بل رمز استنارة في ظلام اوروبا القرون الوسطى، وليس أفضل من حبل طارق لاحياء الحضارة الاسلامية التي امتدت سبعة قسرون في اوروبا».

الحكم: الدستور المعمول به صادر في ١٩٦٩، وبموجبه يتمتع حبل طارق بنوع من الحكم الذاتي، وتبقى السيادة الخارجية وشؤون الدفاع منوطة ببريطانيا التي يمثل ملكتها حاكم عام يقوم بمهام السلطات التنفيذية بالتشاور مع مجلس من ١٥ عضوًا. الحاكم الحالي هو السير حون شاتل، ورئيس الوزراء حو بوسيانو.

الاقتصاد: تكاد تنحصر الموارد الاقتصادية بالرسوم التي يتقاضاها المرفأ من البواحر (بما فيها بواحر شحن النفط) التي تمر عبر المضيق، وبالسياحة. ففي المدينة، عبدا هدوء طبيعتها واعتدال مناحها، متحف وكاتدرائية رومانية وآثار عربة.

جاء وضع حجر الأساس لـ «مسجد خادم الحرمين الشريفين» وبدء العمل ببنائه بمثابة استثمار مهم لخلق فرص عمل عديدة للجالية المغربية (نحو عرف يعيش ٤٠٠٪ منهم بلا عمل وفي ظروف سيئة). وسيكون، بالطبع، لمشروع نفق حبل طارق، أهمية اقتصادية بالغة ليس على صعيد حبل طارق وحسب بل على صعيد بلــدان حـوض المتوسط برمتها.

مشروع نفق جبل طارق: يُنتظر أن تنطلق ابتداء من العام المقبل (أي ١٩٩٧) أعمال المرحلة الاولى لهذا المشروع الذي سيربط المغرب واسبانيا وبالتبالي افريقيا واوروبا عبر قناة مائية. وكان العاهلان المغربي والاسباني، الحسن الثاني وحوان كارلوس، قد أتيا على ذكره وتمنيا تحقيقه في اول لقاء رسمي بينهما في حزيران ١٩٧٩. ويؤكد لقاء رسمي بينهما في حزيران ١٩٧٩. ويؤكد الخبراء اليوم إمكانية المجازه. وشدد فريق من الخبراء الدوليين في مجالات الجيولوجيا وهندسة القناطر والأنفاق، في تقرير أنجز لحساب المجلس الاوروبي والذي شكل أساس توصية تبنتها الجمعية البرلمانية للمجلس الاوروبي في ١٩٨٩ ودعت فيها الدول طرق تمويل مشروع النفق من احل الاسراع في الذي

وكمان الاتحماد الاوروبسي تبنــــى، في تمــوز ١٩٩٥، توصيـة الجحلس الاقتصـــادي الاجتمـــاعي

للامم المتحدة الستى دعمت اللحنمة الاوروبيمة إلى المساهمة في الدفع بالمشروع سواء على المستوى المؤسساتي أو المالي. كما دافع وزراء النقل في دول غربى البحر المتوسط (فرنسا واسبانيا وايطاليا والمغرب والجزائر وتونس حلال مؤتمر برشلونة (تشرين الثاني ١٩٩٥) عن مشروع النفق واعتبروه من المشاريع المهمة التي تحظى بالاولوية في بلدانهم.

وتشكلت لجنة دائمة مغربية-اسبانية منبثقة من معاهدة التعاون الموقعة بين البلديــن في ١٩٨٠، قامت بتنظيم العديد من المناظرات والندوات حول مختلف حوانب المشروع الفنية والاقتصادية في كل من الرباط ومدريد. وبينت الدراسات ان تكلفة المشروع تقدر بنحو ۱۱ مليار دولار، وان تنفيذه سيتم عبر ثلاث مراحل. وفي شباط ١٩٩٦، اتفق البلدان، المغرب واسبانيا، على إحراج مشروع الربط القاري بينهما عبر حبل طارق إلى حيّز الوجود، من خلال إقامة نفق بحري حلال السنوات المقبلة (يكون جماهزًا في السنة ٢٠٠٩). ويراهن البلدان على دعم المنظمات الدولية لهذا



صخرة جبل طارق.

المشروع الكبير الذي يحتاج إلى كلفة باهظة.

نبذة تاريخية: في العام ٧١١، غزا طارق بن زياد شبه الجزيرة الإيبيرية، وبني قلعة حصينة على الجبل المذي دعي في ما بعد باسمه. وبعد سبعة قرون من السيطرة العربية، انتهى الاسبان من استرجاع شبه الجزيرة في ١٤٦٢. وفي ١٧٠٤، سقطت القلعة بيد الانكليز، وتخلت اسبانيا



مضيق جبل طارق.

لانكلترا عن حبل طارق بمعاهدة أوترخت في ١٣ تموز ١٧١٣. ومنذ تلك السنة وحبل طارق مستعمرة بريطانية.

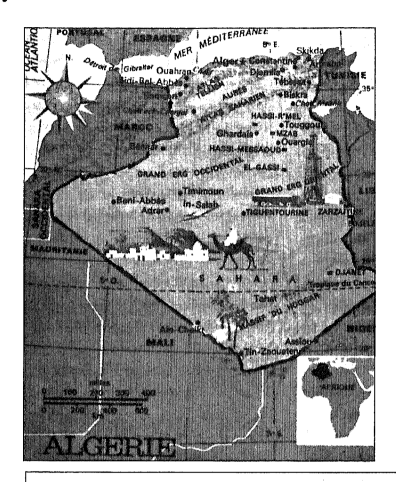
استمرت اسبانيا تطالب بجبسل طارق. فأجرت الحكومة البريطانية، عام ١٩٦٧، استفتاء للسكان للاختيار بين بريطانيا واسبانيا، فحاءت النتيجة: ١٢١٣٨ صوتًا مع استمرار الحكم البريطاني، و ٤٤ صوتًا فقط مع الانضمام لإسبانيا. إلا ان الامم المتحدة لم تعترف بهذا الاستفتاء، وأصدرت، في ١٩٦٨، قرارًا يقضي بوجوب انسحاب بريطانيا من شبه الجزيرة، وإعادتها لاسبانيا. فرفضت بريطانيا الاذعان لهذا القرار، وقامت اسبانيا (الجنرال فرنكو) باغلاق حدودها مع جبل طارق.

فأنقذ الحسن الثاني ملك المغرب هذه

المستعمرة وارسل إليها الماء والكهرباء والمؤن، كما أرسل عمّالاً للعمل في مؤسساتها ومصانعها، فبلغ عدد المغاربة المقيمين سبعة آلاف، إلى ان تغيرت سياسة حكومة جبل طارق في الثمانينات وأعطت الأفضلية للاسبان وغيرهم من مواطني دول المجموعة الاوروبية، ما تسبّب في مأساة احتماعية عاشها المغاربة هناك.

في ١٥ كانون الاول ١٩٨٢، اعادت اسبانيا فتح حدودها مع حبل طارق (بعد اغلاق استمر ١٣ عامًا). وأعلنت الحكومة الاسبانية الجديدة (الاشتراكية) انها اتخذت هاذا القرار «لأسباب انسانية».

وفي تشرين الثاني ١٩٨٤، اتفقت بريطانيا واسبانيا على بدء محادثات بشأن مستقبل حبل طارق، يما في ذلك مسألة السيادة عليه.



# الجزائر

#### طاقة تعريف

الموقع: في شمالي افريقيا، على المتوسط. تحيط بها المغرب (طسول حدود الجزائسر مع المغرب ١٣٥٠ كلم)، الصحيراء الغربية (٢٠ كلم)، موريتانيا (٥٠٠ كلم)، مالي (١١٠٠ كلم) وتونس النيحر (١١٠ كلم)، ليبيا (١٠٠ كلم) وتونس (١٤٠ كلم). طول الشاطيء ١٢٠٠ كلم.

المساحة: مليونان و ٣٨١ ألفًا و ٢٤٧كلم م.. العاصمة: مدينة الجزائر. أهم المدن: وهران (أوران سابقًا) وتبعد عن العاصمة ٤٣٤كلم، قسنطينة (سيرتا قليمًا) وتبعد عن العاصمة ٤٣١كلم، عنابة (بونا سابقًا، وهيبون قليمًا) وتبعد ، ٢٠٠كلم، باتنا (تأسست في العام ١٨٤٤)، تيزي أوزو، سطيف، بليدا، سيدي بن

عباس، الشليف (الاصنام سابقًا)، بيسكرا وتبعد عن العاصمة ٢٥٥ كلم، سكيكدا (فيليبفيل سابقًا)، موستا غانم، بجاية (بوجي سابقًا، وتعيي بالفرنسية «الشمعة»، ومنها كانت تستخرج المادة الشمعية)، تيبيسا، بيشار وتبعد عن العاصمة ٢٥٥ كلم، تيليمسين، عين صلاح وتبعد عن العاصمة ٢٥٠ كلم، تاميرست وتبعد عن العاصمة ٢٠٠ كلم، تاميرست وتبعد عن العاصمة ٢٠٠ كلم، تاميرست وتبعد عن العاصمة ٢٠٠ كلم.

اللغات: العربية (رسمية)، والفرنسية التي ما يـزال يتكلمهـا أكـثر الجزائريـين. ويعمـل حاليًـا علـى حعل البربرية (الأمازيغية) لغة رسميـة كذلـك إلى حانب العربية (راجع باب «البربر في الجزائر»،

وباب «الاسلام الجزائري»).

السكان: كان عددهم في العام ١٨٣٥ نحو ۱،۸۷ ملیون نسمة، منهم ۱،۲ ملیون موزعون بين المور (أو الموريكس) القادمين من إسبانيا، والعرب المقيمين الاصليين (مزارعون وعمال)؟ و . . ٤ ألف من البدو؛ و ٢٠٠٠ ألف من القبائل (البربر)؛ و ٣٠ ألفًا من اليهود؛ و ٢٠ ألفًا من الاتراك. وفي أول احصاء رسمي أجرته السلطات الفرنسية في العام ١٨٥٦: بلُّغ عدد السكان ٢٠٣١ مليون نسمة (١٦٠ ألفًا من غيير المسلمين)؛ وفي ١٩٠١ بلغ ٣،٧٨ مليون (٦٣٠ أَلْفًا من غير المسلمين)؛ وفي ١٩٥٤ بلغ ٨٤٦٧ مليون (٩٨٠ ألفًا من غير المسلمين)؟ وفي ١٩٦٢ بلـغ ١٠،٢٤ مليــون؛ وفي ١٩٨٠ بلغ ١٨،٦٧ مليسون؛ وفي ١٩٩١ بلسغ ٢٥،٤ مليون؛ وتشير التقديرات إلى ان عدد الجزائريين سيبلغ نحو ٣٦ مليونًا في العام ٢٠٠٠، ونحو ٦٠ مليونا في العام ٢٠٢٥.

هناك نحو ٩٦٪ من السكان يعيشون في المنساطق الشمالية وعلى مساحة تشكل نسبة ١٧٪ من مساحة البلاد الاجمالية.

ليس في المحتمع الجزائري من فروقات إتنية تذكر بين من كانوا عربًا أو استعربوا وبين من ظلوا بربرًا (نحو ٢٠٪ من مجموع السكان)، وبخاصة اقلية من الطوارق في اقصى الجنوب. وقد شكل الاسلام عنصر الدمج الاساسي في هذا المحتمع منذ الفتح العربي (راجع باب «الاسلام هي ذات طابع ثقافي ولغوي، يعمل الجزائريون حاليًا على طمسها، وتقوم الجمعيات الأمازيغية بنشاط ملحوظ على هذا الصعيد (راجع باب البربر في الجزائر»).

وليس في الجزائر أقليات دينية. فاليهود الذين عاشوا في الجزائر منذ ان طردتهم محاكم التفتيش الغربية رحلوا جميعهم تقريبًا (تشير بعسط

الدراسات إلى ان هناك نحو ٢٠٠ يه ودي في الجزائر)، ولم يبق سوى آثارهم الفنية والموسيقية في شرقي البلاد خصوصًا. أما المسيحيون فلا يتحاوز عددهم ٤٠ ألفًا يعيش معظمهم في منطقة بلاد القبائل وفي العاصمة، ومنهم نحو التدريس و ٢٠٠ في المستشفيات)؛ وفي أرض الجزائر نحو ٢٠٠ ألف قبر موزعة على ٢٠٠ مقبرة تضم رفات الفرنسيين الذين ماتوا في الجزائر.

وكذلك، ليسس في الجزائسر أقليسات مذهبية. فالمذهب المالكي هو السائد. والاستثناء الوحيــد هو المذهب الأباضي الذي يعيش معظم المنتسبين إليه في وادي الميزاب (راجع باب مــدن ومعــا لم) التي تعتبر مدينة غرداية عاصمته. وهم أناس مسالمون مندمجسون في الجحتمسع ومنصرفسون في معظمهم لأعمال التجارة والمهن الحرة. ويطلق على الأباضيين لقب «الخوارج» للاسباب التاريخية المعروفة، وكان دعاتهم جاءوا مسن الشرق في حدود العام ٧٥٠. وقد لقيت الدعوة ٩٤٧، بسبب ما تميزت به من طهارة وعصمة ومساواة بين المسلمين. وأحد أبسرز دعاتها عبد الرحمن بن رستم، مؤسس الدولة التي اتخذت من مدينة تيارت عاصمة لها في ٧٦١. وفي هذا تكون اول دولة شيعية في التاريخ.

الحكم: الجزائر «جمهورية ديمقراطية شعبية». الدستور المعمول به صادر في ٢٢ تشرين الثاني ١٩٧٦ وحرت عليه تعديلات (بعد استفتاء) في ٣ تشرين الثاني ١٩٨٨، وفي ٣٣ شباط وي ٣٠ شباط المهما تلك الستي الغست نظام «الاشتراكية»، والتي أقرت مبدأ التعددية (كانت حبهمة التحرير الوطيني «الحرب الحاكم» الوحيد). وهناك نص دستوري يحدد دور الجيش. ونظام الحكم رئاسي، وينص على

اعتماد مبدأ فصل السلطات. ميثاق وطين بعد استفتاء ۲۷ حزيـران ۱۹۷٦. وميثــــاق وطــــي حديد بعد استفتاء ١٦ كانون الثاني ١٩٨٦ يؤكد على الصفة العربية والاسلامية للجزائر. مسألة «التعديلات الدستورية» من المسائل الدائمة الطرح منذ ان بدأت الاحمداث الأحميرة في الجوائر في ١٩٨٨ ثم منذ ١٩٩٠. وآخــر مــا حرى بحثه في هذا الصدد، في ربيع ١٩٩٦، مع الرئيس اليمين زروال، توزع على أربعة مواقف: موقف متحفظ ورافض التعديل رجبهــة التحريـر الوطني)، موقف متحفظ وموافق ولا يضع تعديل الدستور في اولويات (جبهة القوى الاشتراكية وحزب النهضة)، موقف القبول المشروط والقائل بامكانية التعديل «باستثناء الاسلام واللغة العربيـــة» (حمــاس، التجمــع القبــاتلي، والتحدي-الشيوعي سابقًا\_، موقف الدكتور سعيد سعدي (حركة الثقافة الأمازيغية) والهاشمي الشريف اللذين يطالبان بأن يتضمن التعديل فصل الدين عن الدولة، وإضافة اللغمة الأمازيغية إلى العربية، وعدم دستورية الاحزاب الاسلامية. الاحزاب: الكتاب السنوي الفرنسي «كيد» (Quid) ١٩٩٤، ص ٨٩٧، أورد الاحسازاب التالية: الارشاد والاصلاح، اسلامي. التحالف الوطني للمستقلين، شرّع له في ٤ تمــوز ١٩٩٠. الأمة، شرّع في ١٨ تموز ١٩٩٠، رئيسه بن يوسف بسن خوجه. جبهة القوى الاشتراكية، نشأت في ١٩٦٣، وشرعت في ٢٠ تشرين الثاني ١٩٨٩، رئيسها حسين آيت أحمد. جبهة الانقاذ الاسلامية (أو الجبهة الاسلامية للانقاذ)، نشــأت في ١٠ آذار ١٩٨٩ وشُـــرَّعت في ١٤ ايلول ١٩٨٩، رئيسها الشيخ عباسي مدني (مولود ١٩٣٩)، تدعو إلى تطبيق الشريعة الاسلامية، يتزعم جناحها المتصلب على بن حاج إمام جامع السنة في باب العويد؛ رئيس الجبهة الموقت منذ ٢٣ كانون الثاني ١٩٩٢

(بعد اعتقال مدني) عبد القادر حشاني، وصلر حكم محكمة الجزائر العاصمة بحل الجبهة في ٤ آذار ١٩٩٢. حركة المحتمع الاسلامي (حماس)، نشأت في ١٩٩٠، رئيسها الشيخ محفوظ نحناح، وتعتبر معتدلة وقريبة مسن السمعودية. حبهسة التحريـر الوطـني، نشـأت في أول تشــرين الاول ١٩٥٤ (الحزب الوحيد)، وهيي الجبهة التي قادت حسرب التحريس. محمد (الحركة الجزائرية للعدالة والانماء)، تأسست في ١٩٩٠، رئيسها قاصدي مرباح. حركمة الديمقراطيمة في الجزائر، رئيسها أحمد بن بلِّة، تأسست في ١٩٨٢، وشُـــرّعت في ١١ آذار ١٩٩٠. الحركـــة الديمقراطية للتحديد الجزائري (النهضة)، رئيسها الشيخ سحنون، قريبة من الاحوان المسلمين المصريين. حزب الطليعة الاشتراكي، نشأ في كانون الثـاني ١٩٦٦ وشُـرّع في ١٢ ايلـول ١٩٨٩، أمينه العام شمريف الهماشمي، وقبد حلّ محل الحيزب الشيوعي، وحيلٌ في كانون الاول ١٩٩٢. حزب التحديد الجزائري، تأسس في ١٩٨٩، رئيسه نور الدين بو قروع. الحزب الوطني للتضامن والانماء، تأسـس في ١٩٨٩. حزب الشورة الاشتراكية. الحزب الاشتراكي الديمقراطي شُرّع في ٤ ايلول ١٩٨٩. حــزب العمال الاشتراكي، رئيسه صالحي شوقي. التحميع العربسي الاسلامي شُرّع في ٧ آب ١٩٩٠. التجمع مسن اجل الثقافة والديمقراطية (بربري)، نشأ في ١١ شباط ١٩٨٩، أمينه العام د. سعيد سعدي (مولود ١٩٤٧). اتحاد القوى الديمقراطية، نشأ في ٢٣ كـانون الثـاني ١٩٨٩. الافغان (جزائريون قاتلوا في افغانستان)، قريبون من جبهة الانقاذ الاسلامية. حركة النهضة الاسلامية، نشأت في ١٩٩٠.

التنظيمات النقابية والجماهيرية: الاتحاد العام للعمال الجزائريين، تأسس في شباط ١٩٥٦. الاتحاد الوطئ للفلاحين الجزائريين. الاتحاد الوطني للنساء الجزائريات. الاتحاد الوطني للشبيبة الجزائرية. المنظمة الوطنيـة للمحاهدين. المنظمة الاشتراكية للعمال (تروتسكية).

الاقتصاد: تبلغ مساحة الاراضي المزروعة حوالي ٠٠٠٠ ألف هكتمار، وأهم مزروعاتها الكرمة والفاكهة والحنطة والخضار والزيتون. في ١٩٦٢، وفور اعلان الاستقلال، حولت السلطة ٢٢ ألف قطعة أرض مزروعة كانت تخص الاوروبيين إلى تعاونيات زراعية يستفيد منها الجحــاهدون. في ١٩٧٠–١٩٧١، بــدأ تطبيـــق «الثورة الزراعية» التي أصابت مقدارًا كبيرًا من النجاح، وفي سياقها تأسس «اتحاد الفلاحين الجزائريين» (نحو مليسون عضو). في ١٩٨٣، أعيد النظر بجملة من اجراءات الثورة الزراعية، وأصبح بالامكان إعادة توزيع اراضي القطاع العام على الأشخاص، وقد طالت هذه الاجراءات المناطق الصحراوية خصوصًا. وفي ٨ كانون الاول ١٩٨٧، صدر قانون أعاد مسادىء الليبرالية إلى القطاع الزراعي. في الخطة الخمسية ١٩٨٥-١٩٨٩، رصد ١١٥ مليسار دينسار للقطاع الزراعي، وخاصة لمشاريع الري.

تشكل الصحراء ٩٠٪ من المساحة العامة للبلاد، والتصحير في تزايد مستمر. إزاء هذه المشكلة بدأت السلطة، منذ إطلاق الثورة الزراعية في ١٩٧١، بتحريم ٣ ملايين هكتار (طول مدول ١٩٧١)، وهو المشروع الذي أطلق عليه تسمية «السدود الخضواء».

الجزائر من البلدان الغنية بثروتها النفطية. أهم آبارها في منطقة حاسي مسعود، وهي معروفة بجودة نوعها، وقد تمّ اكتشافها في آب ١٩٥٦. بلغت عائداتها النفطية في العام ١٩٩٠ نحو ١٢ مليار دولار، أي ما يعادل ٢٦٪ من الدحل العام. الولايات المتحدة تشتري ما معدله ٥٠٪ من مجموع صادرات الجزائر النفطية.

الغاز، أهم آباره في منطقة حاسي رميل، اكتشفت في تشرين الشاني ١٩٥٦؛ ويجبري تسييله في مصانع سكيكدا أو أرزيو، أو ينقل إلى ايطاليا بواسطة الأنابيب (٢٥٠٠كلم). وتحتل الجزائر واحدة من المراتب الخمس الاولى بين الدول صاحبة أكبر احتياطات الغاز في العالم. وارتفع احتياط هذه المادة في نهاية ٩٩٣ ، مقدار ٢٨٨٢ وارتفع احتياط هذه المادة في نهاية ٩٩٣ ، مقدار مليار متر مكعب، من ٢٧٨٠ إلى ٢٨٨٢ المنتاج الفعلي من ٨٤٨ مليون متر مكعب يوميًا في ٢٩٩١ إلى ٣٦٨٠ مليون متر مكعب يوميًا في ٢٩٩١ إلى ٣٦٦٠ مليون متر مكعب يوميًا وحتل ايطاليا المرتبة الاولى بين الزبائن (نسبة وتحتل ايطاليا المرتبة الاولى بين الزبائن (نسبة .٤٪ من إجمالي صادرات الجزائر من الغاز).

وفي الجزائر تروات منجمية مهمة: الفحم الحجري الذي يبلغ احتياطه نحو ٤٠ مليون طن، ويتوافر في حوض عبد الله. والحديد، نحو ٢٠١ مليون طن، ٨٠٪ منها في منطقة عونزه وبدأ استخراجه في ١٩٢١. القصدير، الزنك، النحاس، الرئبق، الفوسفات (اكتشفه فيليب توماس في ١٨٨٥) واليورانيوم. وأهم الصناعات في الجزائر: مصافي النفط في سكيكدا، وتسييل الغاز، ومصانع الفولاذ، والاسمنت، والأسمدة، والأعمشة، والسيارات (باتفاق تعاون مع شركة فيات» الإيطالية).

في ١٩٩٤، لم يعمل القطاع الانتاجي بأكثر من ٥٠٪ من طاقته الفعلية، في نسبة ال٥٠٪ معطلة لكنها قابلة للاستغلال. والسبب الأساسي في ذلك عائد للأحداث الأمنية التي كانت قد بدأت منذ ١٩٨٨. ولمعالجة هذا الوضع، طبقت السلطات إصلاحات إقتصادية اثارت ارتياحًا لدى صندوق النقد والبنك الدوليين، كما حظيت بدعهم من الشركاء التحاريين الأساسيين: اليابان والاتحاد الاوروبي والولايات المتحدة.

واعترنت الحكومة (في ١٩٩٤) باستفحال

البطالة، وقالت تقديرات لدراسات شبه رسمية ان عدد العاطلين عن العمل زاد، منذ ١٩٨٦، بواقع ٢،١ مليون شخص اضيفوا إلى حوالي مليوني شخص آخر، ما يعني ان معدل البطالة الفعلية قد أصبح في حدود ٤٥٪ من إجمالي قوة العمل في البلاد.

وفي تقريس لسوزارة الصناعة الجزائرية (ايسار ١٩٩٦) ان أعمال العنف في الجزائر قللت طاقة الانتاج الصناعي في البلاد بنحو ١٠٪، لكن معدل الانخفاض بدأ يتباطأ.

وتقدر السلطات ان الاقتصاد الجزائري تكبد

خسائر تزيد على بليوني دولار بسبب العمليات العنيفة التي قام بها متشددون السلاميون على مدى السنوات الاربع الأحيرة (٩٩٣ - ١٩٩٥)؛ ورغم ذلك فإن القطاع الصناعي الجزائري توقف هبوطه بتسجيله نموًا سلبيًا بنسبة ٥،٠٪ عام ١٩٩٥ مقابل ٨٪ سلبًا في ١٩٩٤. وأشار التقرير ايضًا ان الاقتصاد الجزائري سجل نموًا تجاوز ٢،٢٪ في والغاز أكثر من ١٩٩٠ من ايرادات الجزائر من العملة الاجنبية.

## نبذة تاريخية

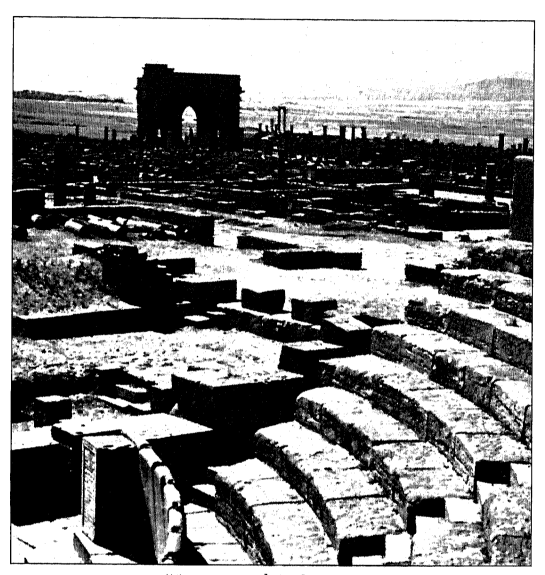
قبل المسلاد وفي عهد الرومان:

الدراسات المتخصصة حول «الجزائر ما قبل الميلاد» حديثة العهد، ولا تزال عاجزة عن الكلام حول المرحلة التي سبقت الفينيقيين. فتكتفي عن هذه المرحلة، بالاشارة إلى ان ظهور مدن الساحل الجزائري في اواخر الألف الثاني ق.م. (القرن الثاني عشر ق.م. على وجه التحديد) تزامن مع الامتداد الفينيقي السلمي والتجاري على الساحل الفينيقي السلمي والتجاري على الساحل والشمالي لافريقيا حيث ادخل الفينيقيون والزيتون والتين وصناعة التصديف، كما والزيتون والتين وصناعة التصديف، كما

ادخلوا فنونًا معمارية جديدة أخرجت الناس من الكهوف. فالفينيقيون جاءوا إلى هذه المنطقة بمكاسب حضارية كانت قرطاجة أبرز معالمها. فقد أحصي في مدينة قسنطينة وحدها (شرقي الجزائر) أكثر من ٨٠٠ أثر تعود إلى المرحلة الفينيقية.

وإبان الحروب البونية (الرومانية - القرطاجية) ظهرت عدة دول في البلاد، كان أهمها نوميديا (٢٠٨-٤٨ق.م.) التي شغلت معظم المناطق الجزائرية الحالية الواقعة شمالي الصحراء. وبعد سقوط قرطاجة في ٤١٦ق.م. تحولت نوميديا إلى دولة للرومان ثم إلى مقاطعة رومانية، وقد تضاءلت مساحتها.

فرض الرومان سيطرتهم على البلاد



إحدى خوائب مدينة تيمفاد: قوس نصر ومسرح روماليان.

حتى القرن الخامس، حين انحسر نفوذهم ليحل ليحل محلهم الفاندال، وهم قبائل رحل حرمانية الاصل، قبل ان يستعيدها البيزنطيون (امبراطورية الرومان الشرقية) في القرن السادس. وقد استطاع الرومان والفاندال والبيزنطيون على السواء ان يفرضوا سيطرتهم وثقافتهم (المسيحية) وعاداتهم في الساحل، في حين احتفظت

قبائل البربر في الجبال وصحاري الداحل

باستقلالها (راجع باب «البربر في الجزائر»).

الفتح العربي: بدأ الفتح العربي لشمالي افريقيا في منتصف القرن السابع، وتعزز بعد انشاء مدينة القيروان في العام ١٧٠ (راجع «تونس» في هذا الجزء). اصطدم العرب بالبيزنطيين الذين تمسكوا بمدن الساحل، كما اصطدموا بقبائل البربر الذين توحدوا في دولة بربرية، ومركزها

المغرب الشرقي، أشهر زعمائها قصيلة احد ملوك منطقة تيارت، و «الكاهنة» الملكة المحاربة وزعيمة قبائل الاورانس.

غير ان الهجرة العربية المتزايدة في نهاية القرن السابع وضعت حدًا لمقاومة البربر، وتمكنت من طرد آخر الحاميات البيزنطية. بعد ذلك، دخلت غالبية البربر في الاسلام، وانضمت إلى حيوش الفتح، وشاركت في غزو ما تبقى من المغرب، شم في غزو اسبانيا، فارتبط تاريخها ومستقبلها في غزو البانيا، وراجع باب «الاسلام المغربي»).

دول عربية اسلامية: في مطلع القرن الثامن، ظهرت اشارات تذمر بربري كان حزءًا من تذمر الشعوب غير العربية الذي ساهم في اسقاط الامويين (٥٠٠). وفي ٢٥٧ زالت سلطة العباسيين الحديثة العهد من منطقة المغرب كلها، وقامت دولة في القسم الشرقي من المغرب بعد عام في القسم الشرقي من المغرب بعد عام حضعت لعدد من الدول الصغرى اليي خضعت لعدد من الدول الصغرى اليي كانت تعتنق مذاهب مختلفة.

في القرن التاسع، انتقل مركز الخوارج البربر من تلمسان إلى تيارت. في هذه الاثناء قام في الغرب حكم الأغالبة الذين حاولوا انطلاقًا من القيروان مد سيطرتهم إلى المغرب الاوسط. غير ان قبائل البربر وقفت في وجههم بعد ان اعتنقت المذهب الشيعي، وهذا أدّى إلى قيام الحكم الفاطمي في المغرب الاوسط في ٩١٠. غير

ان الفاطميين و اجهوا تمردات عديدة اعنفها ثورة أبي يزيد، فنقلوا مركنز حكمهم بعد ٩٧٣ إلى مصر، في حين توزعت السلطة في هذه المنطقة اتحادات قبلية من البربر.

وشهدت سنة ، ٥٠ حدثًا مهمًا في تاريخ المنطقة، تمثل في غزوة «بيني هلال»، وهم عبارة عن تجمع لقبائل عربية أخرجت من مصر. وقد ألحق هؤلاء البدو أذى كبيرًا باقتصاديات شمالي افريقيا، وشكلوا في الوقت نفسه الهجرة العربية الكبيرة الوحيدة إلى البلاد منذ الفتح العربي.

## دولة المرابطين ودولة الموحدين:

أعقبت غزوة بني هلال فترة من الفوضى وضعت حدًا لها دولة المرابطين الذين حاءوا من المغرب، وفرضوا سيطرتهم على ما يعتبر اليوم منطقة الجزائر ووهـران. وفي هـذه الاثناء كان بنو حماد قد ثبتوا اقدامهم في بجاية. وانحسرت سلطة المرابطين بسرعة، وخلفهم الموحمدون في ١١٤٧. ووفقت هذه السلالة، التي ربما كانت أهم سلالة حاكمة في شمالي افريقيا في العصر الاسلامي الوسيط، في توحيد منطقة المغرب كلها مع اسبانيا الاسلامية (الاندلس). كما شهدت خصوصًا في تلمسان، وتوسعت التجارة مع السواحل الشمالية للمتوسط، غير ان وحدة منطقة المغرب لم تــدم طويــلاً. ففــي حــوالي ١٢٥٠ كانت المنطقة في حالمة فوضيي وتفكك، برز خلالها بنو عبد الواد من زناتية كقوة صغرى، وبدأ شكل من انحسار شامل دام قرنين. وفي نهايتهما كانت لغة البربر قد

تراجعت تدريجيًا امام اللغة العربية. وإبان هذه الفترة، كان المركز الرئيسي للسلطة السياسية في تلمسان. وفي الداخل، استقل عدد من الامراء، في حين تحولت مدن الساحل، بما فيها مدينة الجزائر، إلى دويلات مستقلة تعيش بشكل أساسي على القرصنة. وقد دام هذا الوضع حتى مجيء الاسبان الذين دام وجودهم نحو عقدين من الزمن فقط.

الفرة العثمانية: في ١٤٩٢، أتمت الملكية الاسبانية اخراج العرب من شبه الجزيرة الإيبيرية باستعادة غرناطة، ونقلت المعركة إلى شمالي افريقيا التي عجزت كياناتها الضعيفة عن المقاومة. واحتل الاسبان المرسى الكبير في ١٥٠٥، ووهران في ١٥٠٩، وبجاية ومدينة الجزائسر في

في ١٥١٦، استنجد اهالي مدينة الجزائر بالوالي العثماني تركي عروج. فاحتل هذا الاخير المدينة وانحاء أخرى على الساحل، إضافة إلى تلمسان في الداخل، وبويع سلطانًا على البلاد. وبعد مقتله في الذي وضع جميع الاراضي التي كان يسيطر الذي وضع جميع الاراضي التي كان يسيطر عليها تحت حماية السلطان العثماني. وكانت نتيجة هذا العمل الحاسم، الذي وحد تحت سلطة واحدة كل ساحل شمالي افريقيا والمنطقة الداخلية القريبة الواقعة بين قسنطينة ووهران، بروز الجزائر كمفهوم سياسي.

استمر الصراع بين العثمانين

وامبراطورية هابسبورغ على شمالي افريقيا حتى فشل الحملة التي قادها الامبراطور شمارل الخامس في ١٥٤١. وبعد هذا التاريخ، استمر الحكم العثماني في الجزائر طوال ثلاثة قرون، أي حتى بدء الاستعمار الفرنسي.

في ١٥٣٣، استدعي خير الدين بربروسا إلى العاصمة العثمانية ليقود الاسطول العثماني، وحلت محله إدارة منظمة يترأسها «بيلربيك» الذي يكون مسؤولاً مباشرة امام السلطان.

في ١٥٨٧، بدأ حكم الباشاوات. فكان الواحد منهم يحكم ثلاث سنوات. وبعد ١٦٥٩، تسلم الآغاوات الذين يقودون الانكشارية مراكز الحكم الحساسة إلى ان حلّ حكام كان يحمل الواحد منهم لقب «الداي»، وظلوا يحكمون البلاد حتى الاحتلال الفرنسي في ١٨٣٠.

غير أن معظم هذه التغييرات لم تتجاوز المظاهر. فمنذ اواسط القرن السادس عشر صار الحكم العثماني اسميًا فحسب، في حين تولى السلطة الفعلية الانكشارية من جهة، وما يسمى بـ«طائفة الرؤساء» الذين كانوا مصدر تمويل الدولة الرئيسي طوال ثلاثة قرون من جهة ثانية.

إبان القرن السابع عشر، اقام نظام السداي علاقات دبلوماسية مع السدول الاوروبية البحرية الكبرى (انكلترا، هولندا، فرنسا)، وازدهرت عمليات القرصنة التي عادت بثروات كبيرة على الجزائس التي اصبحت مركز تجارة الرقيق في شمالي افريقيا. أما في الداخل فقد استقلت بعض

قبائل البربر، في حين كانت قبائل أحرى تدفع للداي مكرهة.

مع اطلالة القرن الشامن عشر، وصعود القوة البحرية الاوروبية، بدأت فترة انحسار المدن. فانخفض عدد سكان مدينة الجزائر من ١٠٠ ألف إلى أقل من ٣٠ ألفًا، في حين وسع زعماء القبائل سلطتهم في الداخل الذي ازدهر اقتصاديًا إلى حد ما.

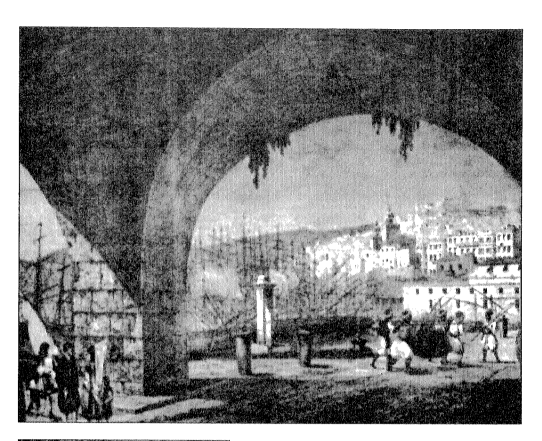
إبان الحروب النابوليونية انتعشت القرصنة، وتحسن اقتصاد الجزائر، ولكن إلى حين، إذ طلبت الدول الاوروبية الكبرى إلى الداي ان يضع حدًا للقرصنة. وفي ١٨١٦، قصف الاسطول البريطاني مدينة الجزائر. فغدا واضحًا انه لن يمض وقت طويل، حتى تستغل إحدى الدول الكبرى الحملة المعادية للرق في اوروبا، وضعف الجزائر نفسها، لتحتل البلاد.

الحملة الفرنسية: كانت الذريعة الظاهرة للتدخل الفرنسي إهانة الداي لقنصل فرنسا في العام ١٨٢٧. أما السبب الحقيقي فكان رغبة بولينياك، رئيس الوزراء في عهد شارل العاشر، في تحسين مركزه امام الرأي العام الفرنسي، إضافة طبعًا إلى المصالح الاستعمارية، فجرد حملة على الجزائر، وسقطت مدينة الجزائر في ٥ تموز الجزائر، والقي القبض على الداي وعلى معظم الموظفين الكبار من الاتراك وأرسلوا معظم الموظفين الكبار من الاتراك وأرسلوا إلى المنفى. لكن مشروعات تدعيم الحكم الفرنسي وامتداده إلى المدن الساحلية الأحرى، وكذلك خطة بولينياك التي كانت تستهدف طرح مصير ما تبقى من البلاد

امام مؤتمر اوروبي، توقفت فجاة لأن الشعب الفرنسي اطاح بسلالة البوربون في السنة نفسها. ثم استؤنف التوسع بعد مملا ، ودام زهاء ربع قرن. وفي ١٨٣٧، تم الاستيلاء على قسنطينة، آخر معقل للحكم التركي. وبحلول ١٨٤١ كان الحكم الفرنسي قد ترسخت قدمه في معظم المدن والمرافىء وضواحيها.

كانت فرنسا تعدّ لضربتها منذ مطلع ١٨٠٣ في ظل حكم نابوليون الـذي ارسل احد حواسيسه الكابتن بوتان Boutin ليدرس دفاعات «الجزائر المحروسة» كما كانت تسمى، ويضع الخطط اللازمة للغزو متســرًا بمهام تجارية. فقد اراد الفرنسيون وضع حـد لحكم عثماني استمر ٣١٥ عاملاً، ولسيطرتهم على بحر غربي المتوسط تحت راية الاسلام. كما ارادوا إيجاد حل للازمة الاقتصادية والسياسية الحادة التي كانوا يعيشونها في ظل الحكم الملكي الذي أعيد ترسيخه بصعوبة. وساندت كل الانظمة الملكية في اوروبا الحملة الفرنسية وارسلت أمراءها وقادتها العسكريين لتحية الاسطول الفرنسي المتوجم إلى افريقيا الشمالية. ووحدها بريطانيا اعترضت لأنها كانت الدولة الأقوى في اوروبا وكانت تخشى اختلال التوازن ضد مصلحتها. وضمنت فرنسا حياد باي تونس ومحمد على في مصر في مقابل مبلغ من المال.

وهكذا توجه اسطول من ٢٠٠ سفينة عسكرية و ١٠٠ باخرة محمّلة بالمؤن باتجاه الساحل الجزائري. وكان واضحًا ان



الميناء في مدينة الجزائر القديمة.



خير الدين باشا الملقب «بربروسا».

المهاجمين كانوا يتصورون انفسهم وكأنهم يقومون بحرب صليبية حديدة ضد المسلمين حتى اذا توقف الاسطول للراحة في حزيرة بلكا أعلن حاكمها الماركيز دي رومانا ايامًا من الفرح العام ابتهاجًا وتحية له المحاربي الصليب ضد الهلال» (من المعروف ان راية «الهلال» اصلها تركي، فالاتراك هم الذين اعطوها محتواها السياسي والديني ليدللوا بها على حربهم ضد «الكفار»، واحتفظ الجزائريون بهذه الراية في علمهم الوطني).

والاسطول الذي غدد الموانسيء الفرنسية يوم ٢٥ ايار ١٨٣٠ وصل إلى الساحل الجزائري يوم ٤ حزيران، وبدأ الانزال في منطقة سيدي فرج بعد محاولات تمويهية لايهام المدافعين عن المدينة بأن الهجوم البحري على المدينة لا على ضاحيتها الغربية.

المقاومة: حاب الخيالة الجزائريون بسرعة كبيرة انحاء البلاد وعمقها لإخطار السكان بما حدث ودعوتهم الصعود إلى الجبهة. وجاء أكبر عدد من المقاومين من بلاد القبائل (۱۷ ألف مقاتل)، وارسل باي قسنطينة ۲۲ ألفا، وباي التيطري ۸ آلاف، وباي الميطري ۸ آلاف، وباي المسواب ٤ آلاف، بالاضافة إلى الحسرس الستركي. وتنظمت المقاومة في سيدي فرج والشراقة وسطاولي (سطح الوالي)، ودامت شهرًا واحدًا بقيادة الآغا صهر الوالي. وفي ٤ تموز واحدًا بقيادة الآغا صهر الوالي. وفي ٤ تموز معاهدة ضمن فيها نظريًا من طرف الغزاة معاهدة ضمن فيها نظريًا من طرف الغزاة حماية الممتلكات واحترام السكان وحماية

النساء و المحافظة على حرمة الدين.

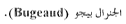
بعد ذلك بنحو اسبوعين (٢٠ تموز ١٨٣٠)، احتمىع زعماء القبائل في تامنفست، بينهم الامير محيي الدين والد الامير عبد القادر الجزائري عن منطقة المعسكر (Mascara)، واعلنوا بدء المقاومة الوطنية متخطين الادارة العثمانية اليي اعتبروها مستقيلة من مسؤولياتها إزاء البلاد وكأنها لم تكن موجودة اصلاً، وأخذ زمام المبادرة بين ايديهم.

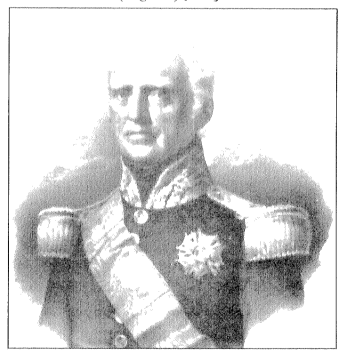
الامير عبد القادر الجزائري: في ٢٧ تسرين الثاني ١٨٣٢، ثمت مبايعة الامير عبد القادر الجزائري كأمير على كامل البلاد الجزائريسة وهو لم يتجاوز بعد الرابعة والعشرين من العمر (يحتفل الجزائريون كل عام بذكرى هذه المبايعة). فقارع الجيش الفرنسي لمدة ١٧ عامًا مقارعة الند للند، وامتاز ببراعته الدبلوماسية وبعبقريته الحربية. فعقد في البداية معاهدات مع الفرنسيين وطدت مركزه كزعيم لاتحادات القبائل في وطدت مركزه كزعيم لاتحادات القبائل في الغرب. غير انه ما لبث ان أعلن الحرب على الفرنسيين في ١٨٣٩، ثم حقق توحيد العرب والبربر ضد الغزاة (راحع باب العرب والبربر ضد الغزاة (راحع باب العرب الجزائري»).

كان غيزو Guizot رئيس حكومة لويس فيليب عين الجنرال بيجو Bugeaud على رأس الجيش المكلف سحق الامير وكتب إليه منبها: «لا يمكن الخلاص من رحل عظيم على رأس أمته إلا إذا تم قتله أو أسره». ولكن لم يتم أسر الامير أو قتله برغم أنه كان دائمًا على رأس رحاله. و لم



الامير عبد القادر.





يلق سلاحه إلا بعدما تخلى عنه سلطان المغرب، كما تم في وقت سابق رشوة محمد علي في مصر وباي تونس لضمان صمتهما على غزو الجزائر.

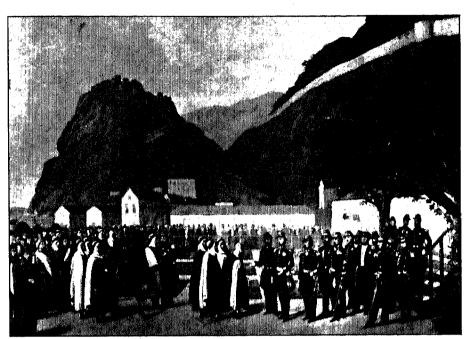
صمدت مقاومة عبد القادر حتى الاساليب الحربية السيّ استخدمها الجنرال والاساليب الحربية السيّ استخدمها الجنرال الفرنسي بيجو الذي يعتبر المخطط الحقيقي للحكم الفرنسي في الجزائر. وعند استسلامه وطلبه الأمان، اشترط علي الجنرال لاموريسيير Lamoricierre ان يتم نقله مع حاشيته إلى بلد مسلم، فقبل الجنرال الفرنسي شرط الامير، وقدّم له سيفه الخاص الفرنسي شرط الامير، وقدّم له سيفه الخاص من الجزائر العاصمة لاعطاء الأمان والتأكيد على احترام شرط الامير الذي رفض كل على احترام شرط الامير الذي رفض كل العروض المغرية التي قدمت له ليعيش في فرنسا.

في ٢٦ تشكرين الاول ١٨٥٢، عرضت عليه السلطات الفرنسية، وهو في معتقله في قصر أمبواز Amboise، بعد أن الشادت بمناقبيته، ان يذهب إلى حيث يشاء. وفي ٧ كانون الثاني ١٨٥٣، نقلته السفينة الحربية لابرادور Labrador معائلته وحاشيته إلى العاصمة التركية حيث استقبل استقبالاً حاشدًا، واختار لاقامته قصر «بروسا» الذي اعلنته الدولة التركية مؤخرًا (حوالي العام ١٩٧٠) أثرًا تاريخيًا وأطلقت عليه إسم «دار الجزائر». وبعدما امضى غليه إسم «دار الجزائر». وبعدما امضى ثلاث سنوات في تركيا، انتقل إلى دمشق شلات استقبالاً لم يحظ به سوى صلاح الدين قبل ذلك التاريخ بسبعة قرون.

وسجل في دمشق صفحة ناصعة أحرى من صفحات عمره حين حمى المسيحيين في اعقاب الفتنة الطائفية التي شهدها جبل لبنان والشرق في ١٨٦٠. وكانت صورته تكبر باستمرار حتى ان نابوليون الثالث ارسل في ١٨٦٠ پقترح عليه ملكًا على «مملكة عربية في الشرق»، فرفض. توفي في ١٨٨٣.

الاستعمار: في اواخر الاربعينات والخمسينات من القرن التاسع عشر، وبعد ان تم القضاء على مقاومة الامير عبد القادر الجزائري، أخمدت مقاومة القبائل على حدود الصحراء، وفي ١٨٥٧ استسلمت اتحادات البربر في منطقة القبائل، فكان ذلك ايذانًا باستكمال هيمنة فرنسا على كامل البلاد وإن استمرت بعض الانتفاضات تزعجها، خصوصًا بعد هزيمتها امام بروسيا في حرب ١٨٧٠.

اتبعت السياسة الفرنسية الاستعمارية مصادرة الاراضي على نطاق واسم وإعطاءها للمستوطنين الاجانب. وبحلول وإعطاءها للمستوطنين الاجانب. وبحلول ايدي الفرنسيين، حيث اقيمت فيها مشروعات تنمية واسعة. وصودرت اراض أخرى بعد ١٨٧١-١٨٧١، واعتبرت الجزائر مقاطعة (Département) فرنسية، وبدأت المنطقة المشمولة بالحكم العسكري تتقلص باستمرار في دلالة إلى امساك فرنسا بزمام الامور. فبدأت الجزائر لتكون مسرحًا لنشاط إقتصادي واسع، وطحرة اوروبية متزايدة، خصوصًا من ايطاليا. وامتازت هذه الحقبة بنمو الزراعة وازدهار الصناعات، ما



استسلام عبد القادر للجنوال لامورسيير، في ١٨٤٧، بعد ١٥ عاماً من المعارك.

زاد في قسوة الاوروبيسين الاقتصاديسة. وفي الم ١٩٠٠ منحت الجزائس حكمًا ذاتيًا إداريًا وماليًا يتولاه المستوطنون الاوروبيسون بنسبة الثلثين والجزائريون بنسبة الثلثين والجزائريون بنسبة الثلث.

من ناحية أخرى، كان شعب الجزائر قد انتقل من حالة الرخاء النسبي إلى حالة التقهقر الثقافي والاقتصادي والاحتماعي، فضلاً عن تفكك القبائل والقضاء على الاقتصاد التقليدي في سياق حملات «التمدين» الفرنسية (التي تمت أكثر ما يكون من خلال الاجراءات المتعلقة بالتربية والتعليم واللغة). كما حلت زراعة الكرمة لانتاج النبيذ محل زراعة الحبوب المخصصة للاستهلاك المحلي.

بين الحربين العالميتين: بعـد الحـرب العالمية الاولى، احتاحت الشعوب المستعمرة الروح الوطنية التي تعود بجزء كبـير منهـا في الحقيقـة إلى المسـتعمر نفسـه ومــا بثــه في

حامعاته ووسائل اعلامه وعبر مؤسساته من أفكار تحررية ودعوات ديمقراطية. من هذه الشعوب شعب الجزائر. والدليل الأكبر على ذلك الدور الوطين الذي حملته فئتان من الجزائريين: فقية المحاربين الجزائريين في الجيوش الفرنسية في اوروبا، وفئة الجزائريين الذين تلقوا علومهم في فرنسا أو عملوا فيها. أضف إلى ذلك دون شك فئة ثالثة، فئة الداخل، فئة رحال الدين الذين تمسكوا بتراثهم تجاه الغزو الغربي بمعزل عن فكرة حديثة من هناك أو دعوة حديثة من هناك.

في ١٩٢٤، أسس أحد هسؤلاء الطلاب الذين درسوا في فرنسا، مصالي الحاج، في باريس أول جريدة وطنية جزائرية بالتعاون مع الحزب الشيوعي الفرنسي. شم قطع كل صلة له مع هذا الحزب في معلم المعمل علنا في ١٩٢٧، واضطر وحركته للعمل سرًا، غير الهم عادوا للعمل علنًا في ١٩٣٣ حين الشركوا في مؤتمر لبحث مستقبل الجزائر،

دعا إلى الاستقلال التام وسحب القوات الفرنسية وإقامة حكومة ثورية وإحسراء إصلاحات واسعة بالنسبة إلى ملكيات الاراضي وتأميم المشروعات الصناعية.

وكان ثمة مجموعات أحسرى من الجزائريين الذين تعلموا في فرنسا تعبر عن آراء أكثر اعتدالاً، بينهم فرحات عباس الذي دعا، في ١٩٣٠، إلى دمج الجزائر الكامل بفرنسا على أساس المساواة التامة. وحاء انتصار الجبهة الشعبية في فرنسا (١٩٣٦) ليشجع هذا الاتجاه. ولكن خطة بلوم-فيوليه (Blum-Viollet) لمنح الجنسية الفرنسية لعدد متزايد من الجزائريين فشلت المام معارضة المستوطنين والادارة الفرنسية في الجزائر.

وامتازت سنوات ما قبل الحرب العالمية الثانية مباشرة بنهوض وطي متزايد، لعبت فيه القوى الدينية بزعامة ابن باديس والشيخ الابراهيمي (جمعية العلماء المسلمين) والقوى الشعبية بزعامة مصالي الحاج الذي أسس في هذه الاثناء حزب الشعب الجزائري، دورًا بارزًا. وجاء اندلاع الحرب ليضع حدًا مؤقتًا لنشاطات الوطنيين، غير انه عزّز آمالهم بالنسبة إلى المستقبل.

إبان الحرب العالمية الثانية، سنوات ما قبل التحرير: بعد انزال قوات الحلفاء في شمالي افريقيا (١٩٤٢) قامت جماعة يترأسها فرحات عباس بتقديم مذكرة إلى السلطات الفرنسية والقيادة الحليفة، في ٢٢ كانون الاول ٢٩٤٢، تطالب بانشاء جمعية تأسيسية حزائرية على أساس حق الانتخاب

الشامل ودون ان يرد فيها ذكر للاستقلال التام.

وأعقب هذه المطالب، التي تجاهلتها السلطات الفرنسية، صدور «بيان الشعب الجزائري» في مطلع ١٩٤٣ ؛ فدعا لاصلاحات فورية، بينها اعتبار اللغة العربية رسمية على الفور. وفي شهر ايار ١٩٤٣ ، طرحت مقترحات جديدة تدعو إلى قيام دولة جزائرية بعد الحرب، على ان يعقبها اتحاد شمال افريقي بين تونس والجزائر والمغرب. وقد رفضت الادارة الفرنسية جميع تلك المقترحات.

على أثر زيارة ديغول الجزائر في المعرد المعرد المعرد الموسع المعرد الموسط، غير انه لم يرض على أساس الحل الوسط، غير انه لم يرض الجزائريين ولا المستوطنين الفرنسيين. وبعد مدة أسس فرحات عباس جماعة «أصدقاء البيان والحرية» لتعمل من أحل جمهورية حزائرية تتمتع بالحكم الذاتي وتقيم علاقة فدرالية مع فرنسا. وكانت هذه الجماعة تعتمد على الطبقة الوسطى الجزائرية، ثم اكتسبت تأييد فيات شعبية. وإزاء هذه المواقف الوسطية لاقت حركة مصالي الحاج الميدًا جماهيريًا عامًا في ١٩٤٤ و ١٩٤٥.

وكانت ٥٤٥ منعطفًا حاسمًا في تاريخ الجزائر الحديث إذ أقدم الفرنسيون على قمع مظاهرات سطيف (راجع باب «المعالم التاريخية») بصورة عنيفة اسفرت عن مقتل الآلاف من الجزائريين، وحلوا التكتلات الوطنية التي صارت تقتنع أكثر فأكثر بأن القوة هي السبيل الوحيد لتحقيق مطالبها. ومع ذلك فقد حاول الجانبان مرة

أخرى إيجاد حلول سياسية، غير انها كانت تصطدم دائمًا بتصلب المستوطنين الفرنسيين وعدم استعدادهم لتنازلات محسوسة.

في مطلع ١٩٤٧، شكل شباب اعضاء في «حركة انتصار الحريات الديمقراطية» (كان مصالي الحاج قد أسسها بعد ١٩٤٥) ما دعي «المنظمة السرية» التي بدأت بجمع الأسلحة والاموال وببناء شبكة خلايا عبر الجزائسر، استعدادًا لانتفاضة مسلحة، وإنشاء حكومة ثورية؛ وبعد سنتين شعرت المنظمة ان قوتها باتت تسمح لها لاحق اكتشفت الحركة واعتقل قادتها. غير بشن عمليات مسلحة في وهران. وفي وقت بنض عمليات مسلحة في وهران. وفي وقت بنض عمليات مسلحة في وهران. وفي وقت منطقة القبائل، المعقل التقليدي للثوار، في منطقة القبائل، المعقل التقليدي للثوار، في حين فر منظم الهجوم، أحمد بن بلة، إلى القاهرة عام ١٩٥٧.

وفي هذه الاثناء كانت صفوف الحركة تنذر بانشقاق تفجّر علنًا في الحركة تنذر بانشقاق تفجّر علنًا في ١٩٥٣. وفي آذار ١٩٥٤، أسس تسعة من اعضاء المنظمة السرية السابقة «المحلس الثوري للوحدة والعمل» (راجع باب «المعالم التاريخية») للاعداد لثورة فورية ضد الحكم الفرنسي.

حرب الاستقلال: تحت هذا العنوان، حاء في «موسوعة السياسة» (المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ج ٢، ط ١، ١٩٨١، ص ٥٨-٢٠):

أعدت خطة الانتفاضة في سلسلة المحتماعات عقدها اعضاء المحلس في سويسرا في ١٩٥٤، وقسمت الجزائر إلى ست

ولايات، عين لكل ولاية مسؤول عسكري. وعندما بدأت الانتفاضة في اول تشرين الثناني (١٩٥٤) غيّر المجلس اسمه فأصبح «جيش التحرير الوطني» وأطلق إسم «جيش التحرير الوطني» على قواتها المسلحة. وانطلقت الثورة من الاوراس، وامتدت في وانطلقت الثورة من الاوراس، وامتدت في ومملت منطقة الحدود المغربية غربي وهران. ومع نهاية ١٩٥٦ كان جيش التحرير قد انتشر في جميع انحاء الجزائر.

انضم فرحات عباس وأحمد فرنسيس وجمعية العلماء المسلمين إلى جبهة التحرير الوطيني في ١٩٥٦، بحيث أصبحت تضم جميع الاتجاهات باستثناء حركة مصالي الحاج. وفي آب انعقد مؤتمر سري للجبهة في الصومام (راجع باب «المعالم التاريخية») في منطقة القبائل انتخب لجنة مركزية في منطقة القبائل انتخب لجنة مركزية وخلسًا وطنيًا للشورة الجزائرية، ووضع برنامجًا اشتراكيًا للجمهورية الجزائرية، وأقر خططًا لبدء عمليات ثورية في الجزائر.

في مطلع الشورة، كانت حكومة فرنسا مقتنعة ان الدعم الخارجي كان سند الثورة الاول، لذلك ارسلت وزير خارجيتها إلى القاهرة لاقناع الرئيس جمال عبد الناصر بسحب تأييده للثورة. لكن المهمة فشلت. وعندها لجأ غي موليه، رئيس حكومة فرنسا، إلى التواطؤ مع اسرائيل وبريطانيا لغزو مصر في نهاية تشرين الاول ١٩٥٦. غير ان العملية لم تؤثر على عبد الناصر، ولم تقض على النضال الجزائري، بل قوت تقض على النضال الجزائري، بل قوت مركز حبهة التحرير، إذ منحتها مزيدًا من دعم الدول الحديثة الاستقلال وغير

المنحازة.

بين ايلول ١٩٥٦ وحزيران ١٩٥٧ مشنت الجبهة حملة تفجير قنابل أوقعت في صفوف الفرنسيين اصابات عديدة، ورد الفرنسيون بقمع متزايد رافقته اعمال تعذيب وسجن أثارت الاستنكار في فرنسا والعالم.

في ١٩٥٧، وضعصت حكومسة بورجيس-مانوري التي حلت محل حكومة غي موليه، تشريعًا يهدف لربط الجزائس نهائيًا بفرنسا، لكن القانون لم يقرّ. وبعد مؤتمر الصومام وضعت خطة مغربية-تونسية لاتحاد شمال افريقي مرتبط بفرنسا. وبدأ قادة جبهة التحرير إجراء مفاوضات في المغرب في ٥ تشرين الاول ١٩٥٧. غير ان أحمد بن بلة ورفاقه، خطفوا اثناء طيرانهم من المغرب إلى تونس حينما حط الطيار الفرنسي بهم في الجزائر، ووضع القادة المختطفون في السحن في فرنسا. لكن

اعتقال القادة، وقصف قرية «ساقية» في تونس (١٩٥٨) الذي اسفر عن مقتل ٧٩ شخصًا، لم يؤثرا في تحركات الجبهة ونشاطها. وهكذا وجدت فرنسا ان لا مفر لما من التفاوض مع الجبهة، ما أثار ردة فعل عنيفة من المستوطنين الاوروبيين الذين كان نصفهم فقط من اصل فرنسي.

في ١٣ ايار ١٩٥٨، تمرد المستوطنون وشكلوا لجانًا للسلامة العامة في المدن الجزائرية الكبرى. وبارك الجيش الفرنسي خطوة المستوطنين الذين استغلوا تخوف الحكومة الفرنسية من اندلاع حرب أهلية في فرنسا، وأطاحوا الجمهورية الرابعة واعادوا الجنرال ديغول إلى الحكم أملاً في ان يؤيد ديغول مطلبهم القاضي بدمج الجزائر ديجًا تامًا بفرنسا. ومع ان ديغول عزز العمل العسكري للقوات الفرنسية التي كان عددها العسكري للقوات الفرنسية التي كان عددها مزيد من اعمال الارهاب في الجزائر وإلى مزيد من اعمال الارهاب في الجزائر وإلى مزيد من اعمال الارهاب في الجزائر وإلى



القادة اللين اختطفوا في الجو. من يمين الصورة: رابح بيطاط، محمد بوضياف، محمد خيضر، أحمد بن بللة، حسين آيت أحمد

مزيد من التوتر على حدود المغرب وتونس. وردت جبهة التحرير في ١٩٥٨ بانشاء «الحكومة المؤقتة للجمهورية الجزائرية» في آب ١٩٥٨، برئاسة فرحات عباس، وبعضوية أحمد بن بلّة وسواه من القادة المعتقلين. وفي الوقت نفسه كان ديغول يميل للاعتراف بقوة الوطنية الجزائرية والقبول عمطالب جبهة التحرير.

كانت تصريحات ديغول في البدء غامضة. غير انه اصدر بيانًا واضحًا في ايلول ١٩٥٩ أقر فيه بحق الجزائريين في تقريس مستقبلهم بانفسهم. وفي كانون الثاني تمرد المستوطنون واقاموا المتاريس في شوارع الجزائر؛ لكن تمردهم ما لبث ان انهار بعد تسعة ايام لأنه لم يحظ بتأييد الجيش. وبدأت الحادثات الاستطلاعية الاولى بين الفرنسيين وجبهة التحرير سرًا، قرب باريس، في وجبهة التحرير سرًا، قرب باريس، في صيف ١٩٦٠، غير انها انتهت بالفشل.

في تشرين الثاني (١٩٦٠) أعلس ديغول انه سوف يجري استفتاء حول تنظيم الحكم في الجزائر ريثما يتم تقرير المصير، شم زار الجزائر بنفسه لهذا الغسرض. وفي الاستفتاء طلب إلى الجزائريين الموافقة على مسودة قانون ينص على تقرير المصير وعلى اصلاحات فورية تتيح للجزائريين المشاركة في الحكم. غير ان الاستفتاء تعرض لعمليات أمتناع واسعة. وفي شباط ١٩٦١، اجرت حكومة فرنسا اتصالات جديدة مع جبهة التحرير عبر رئيس جمهورية تونس. وادت المحادثات السرية إلى مفاوضات مباشرة في إيفيان على الحدود الفرنسية السويسرية.

الصحراء، وكذلك بسبب الهجوم الفرنسي على بنزرت (راجع «تونس» في هذا الجزء).

في هذه الاثناء كان المستوطنون مع فلول من الجيش الفرنسي قد شكلوا «منظمة الجيسش السري» المناوئة للمفاوضات ولنزع السلطة من الاوروبيين. وفي ٢٢ نيسان ١٩٦١، نظم أربعة جنرالات هم: شال، زيلر، جوهو وسالان عملية الاستيلاء على مدينة الجزائر، غير ان انقلابهم فشل لأن أغلبية الضباط لم تسانده. بعد ذلك، تصاعدت الحرب محددًا بين الفرنسيين والثوار، وراح اعضاء منظمة الجيش السري يشنون هجمات إرهابية في الجزائر وفرنسا معًا.

استؤنفت المفاوضات في كانون الاول ١٩٦١، وانتقلت في كانون الثاني ١٩٦٢ إلى حنيف وروما، وشارك فيها القادة الخمسة المعتقلون. واسفرت المرحلة الاخيرة من المفاوضات التي حرت في إيفيان عن التوقيع في ١٨ آذار ١٩٦٢ على اتفاقية وقف اطلاق النار، مع اعلان السياسة التي ستتبع مستقبلاً. ونص الاعلان على استقلال دولة جزائرية مستقلة بعد فترة انتقالية، وعلى صيانة حقوق الافراد وحرياتهم، وصدرت بيانات في اليوم التالي تتعلق بحقوق المواطنين الفرنسيين في الجزائر، وبمستقبل التعاون الفرنسسي-الجزائـري. وفي الجال العسكري، اتفق على ان تحتفظ فرنسا بالقاعدة البحرية في «مرسى الكبير» لمدة ١٥ سنة، وكذلك بموقع التجارب النووية في الصحراء، فضلاً عن حقوق انزال مختلفة

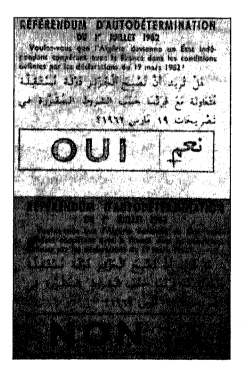
لمدة ٥ سنوات.

واستنادًا إلى اتفاقيات إيفيان تشكلت حكومة مؤقتة في ٢٨ آذار ١٩٦٢ برئاسة عبد الرحمن فارس. وحرى اطلاق سراح بن بلّة ورفاقه المعتقلين، وتمّ ترحيلهم إلى المغرب. وقد اعترف الاتحاد السوفياتي واوروبا الشرقية والعديد من دول آسيا وافريقيا بالحكومة المؤقتة على الفور.

كان توقيع إتفاقية إيفيان بمثابة إشارة الانطلاق للمحاولات الاخيرة اليائسة من جانب «منظمة الجيش السري». فقد شكل «الجلس الوطين للمقاومة الفرنسية» في الجزائر برئاسة الجيزال سيالان، وشينت وحدات الكوماندس هجمات ضد السكان الوطنيين ودمرت عدة اماكن عامة بهدف خرق وقف اطلاق النار. ومع فشل الجيش السري في تعميم التمرد الذي انطلق من أورليانفيل، ووقوع الجنرال سالان في الاسر في ٢٠ نيسان ٢٩٦٢، وتجدد الاعمال الثأرية من جانب جبهة التحرير، ازداد عدد الفرنسيين الذين كانوا يغادرون الجزائس. وكشفت مفاوضات سرية فاشلة بين الجيش السرى و جبهة التحرير حول تأمين ضمانات للسكان الاوروبيين عن وجود انشقاق ضمن الجيش السري، كان مؤذنًا بانتهاء نشاطه الارهابي. ومع حلول شهر حزيران ١٩٦٢ كان أكثر من نصف الاوروبيين قـــد غادروا الجزائر. وفي استفتاء عام حرى في اول تمسوز ۱۹۶۲، اقسترع ۹۱٪ مسن الجزائريين مع الاستقلال. وفي الثالث من الشهر نفسه أعلن الجنرال ديغول انسحاب فرنسا من الجزائر بعد استعمار دام أكثر من



فوق: عند النصب الذي يرمز الى مئوية الاحتلال الفرنسي، جزائريات من كل الاعمار في تظاهرة تطالب بالاستقلال. تحت: اول تموز ١٩٦٢: استفتاء حق تقرير المصير: ٥ ملايين و٩٩٣ و ٤٧٥ صوتاً (ضد ١٩٤٧ صوتاً) اقترعوا لدولة جزائرية مستقلة ومتعاونة مع فرنسا. أوراق الاستفتاء كتبت باللغتين، العربية والفرنسية.



١٣٠ عامًا.

فرنسييون ينساصرون حسرب الاستقلال: توصلت حرب استقلال الجزائر، خاصة في مرحلتها الاحيرة (السنتين الأحيرتين)، إلى ان تحدث شرحًا كبيرًا في صفوف الفرنسيين انفسهم إلى درجة توقع البعض حدوث «حرب أهلية فرنسية» إذا لم يُصار إلى حل قضية الجزائر. وكان المثقفون الفرنسيون على رأس المطالبين باعطاء الجزائر حقها في الاستقلال. وقد توج مطلبهم هذا في «بيان المئة والواحد والعشرين» الـذي أصدروه في ١٠ ايلـول ١٩٦٠، وكان أبرز ما فيه الفقرة التي يقول فيها موقعوه: «إننا نحترم ونجد كل التبرير لرفض حمل السلاح ضد الشعب الجزائري، وكذلك نحترم ونجد كل التبرير للسلوك الذي يسلكه أو لئك الفرنسيون الذين يرون ان عليهم واحب تقديم العون والحمايمة للجزائريين المضطهدين».

في ذلك الحين، كانت الحيرب الجزائرية في ذروتها. وبدأت تشكل عبئًا حقيقيًّا على كاهل الضمير الفرنسي. وتعددت حالات انسحاب الجنود من القتال في حرب استعمارية لا يؤمنون بعدالتها ولا بجدواها. وهذه الظاهرة كانت قد بدأت، ولو على نطاق ضيق، منذ بداية حرب الاستقلال، إذ تمّ في ٦ حزيران ١٩٥٦ اعدام الجندي الفرنسي مايو الذي رفض الانخراط في الحرب ففر من الجندية حتى اعتقل وحكم بالاعدام. وبعد ايام قليلة، وعلى أثر اعدام الجزائريين زبانة بن محمد وعلى أثر اعدام الجزائريين زبانة بن محمد

وعبد القادر فراج، اتخذت السلطات الدينية الفرنسية، وعلى رأسها مطران الجزائر المونسيور دوفال (الذي عرف بمواقف المؤيدة للوطنيين الجزائريين ما جعل اهل قومه يطلقون عليه، سخرية، لقب «بن دوفال»)، موقفًا مناهضًا لهذا الاعدام وللسياسة الفرنسية في الجزائر، رغم الوسائل الارهابية التي كان يلجأ إليها المستوطنون الاوروبيون في الجزائر، ومعهم منظمات سياسية وعسكرية وأطراف في السلطة، وليس اقل هذه الوسائل اتهام كل مواطن فرنسي يساعد الجزائريين بالخيانة.

جاء بيان ١٠ ايلول ١٩٦٠ ذروة تحرك «ثقاف-ضميري» أربك السلطات الفرنسية ومناصري السياسة الاستعمارية الفرنسية في الجزائر. إذ حمل هـذا البيان تواقيع غير عادية، تواقيع فلاسفة وأدباء ومفكرين ومبدعين فرنسيين، يمثلون الكثير الكثير بالنسبة إلى الضمير الثقافي الفرنسي، وندر لبعضهم ان تدخيل في سياسة البلاد. على رأس الموقعين على البيان: جان بول سارتر، موريس بلانشو، سيمون دي بوفوار، أندريه بريتون، مرغريت دورا، ألان رینیه، ألان روب غریبه، سیمون سینیوریه، هنري ليفوفر، غي ديبور ولوران شوارتز. وما زاد من ارتباك انصار السياسة الاستعمارية ان هؤلاء الاشتخاص، وهم يمثلون صفوة الحياة الثقافية الفرنسية، تعمدوا تناول المسألة، ليس من زاوية حق الجزائريين في الحرية والاستقلال وحسب بل من زاوية حق الفرنسيين انفسهم في الابتعاد عن حرب ظالمة لا يؤمنون بها وحقهم في

مماشاة ضمائرهم. فكان أن فعل ذلك البيان فعله ونقل قضية مساندة الثورة الجزائرية إلى مستوى حديد لم يكن اعداؤها يتوقعونه. وقد أسس هذا البيان لما يمكن تسميته «تقليد ثقافي-ضميري» في العالم الغربي، يحق لمحتمعات هذا العالم ان تفخر به حقًا. إذ عادت مثل هذه المواقف للمثقفين متعاظمة في السنوات التالية ضد حرب فيتنام، وضد تدخل القوات السوفياتية في تشيكوسلوفاكيا وغير ذلك.

الجزائر بعد الاستقلال: في ايار ١٩٦٢ ، أقر المجلس الوطني للثورة الجزائرية في اجتماعه في طرابلس (ليبيا) برنامجًا أعدت لجنة ترأسها أحمد بن بلّة، تناول في بنوده الاصلاح الزراعي على نطاق واسع ومصادرة الاراضي وإقامة تعاونيات فلاحية ومزارع للدولة، كما نص على احتكار الدولة للتجارة الخارجية، وعلى اتباع سياسة خارجية تستند إلى السعي لوحدة المغرب، والحياد، ومعاداة الامبريالية وخصوصاً في افريقيا.

ووجدت الجزائر نفسها عشية الاستقلال في ٣ تموز ١٩٦٢ غارقة في صراعات سياسية حادة، كادت تصل إلى الاقتتال الأهلي، لكنها حسمت رسميًا في نهاية ايلول ١٩٦٢ بعد انتخاب فرحات عباس رئيسًا للجمهورية، وأحمد بن بلّة رئيسًا للحكومة. ثم اقدمت الحكومة الجديدة على حلّ الحزب الشيوعي وحزب الثورة الاشتراكية (بو ضياف) وحزب مصالي الحاج، وأعقبت ذلك بالغاء نظام مصالي الحاج، وأعقبت ذلك بالغاء نظام

الولايات.

من جهة أخرى، اعترفت الحكومة باللحان العمالية التي كانت، بدعم الاتحاد العام للعمال الجزائريين، قد تولت إدارة العديد من المؤسسات الي هجرها الفرنسيون. واعتبرت نظام «التسيير الذاتي» الذي ينص على انتخاب العمال لمجلس ادارة يعمل إلى حانب مدير تعينه الدولة، أساسًا للاشتراكية الجزائرية.

وفي نيسان ١٩٦٣، تولي بن بلُّة منصب سكرتير جبهة التحرير، ثم انتخب في ١٣ ايلول بعد تبني دستور رئاسي، رئيسًا للجمهورية لمدة ٥ سنوات، بالاضافة إلى توليه رئاسة الحكومة ومنصب القائد الأعلى للقوات المسلحة. وقد استقال فرحات عباس من رئاسة الجمعية التأسيسية إثر هـذه التطورات، ثم طرد من جبهة التحرير. وفي اواخر الصيف حدث تمرد في منطقة القبائل بزعامة «جبهة القوات الاشتراكية» التي يقودها آيت أحمد والمسؤول السابق للولاية العقيد مهند ولد الحاج الذي استطاع بن بلّة التفاهم معه في حين ظل آيت أحمد متمردًا. وفي تشرين الاول، أمّم بن بلَّة ما تبقي من المؤسسات الفرنسية، كما عطّل الصحف التي كان الفرنسيون يشرفون عليها.

في تشرين الاول ١٩٦٣، تحولت خلافات الحدود مع المغرب إلى اشتباكات عسكرية، ما لبثت ان توقفت بعد توسط الدول الافريقية.

في نيسان ١٩٦٤، تبنى المؤتمر الاول لجبهة التحرير، رغم معارضة اليمين وصمت مندوبي الجيش، «ميثاق الجزائر» (راجع باب «المعالم التاريخية») الذي انتقد الاخطاء الماضية لجبهة التحرير، وحدد العلاقات بين الحزب (جبهة التحرير) والدولة والجيش، وحاول ان يضع صياغة نظرية للاشتراكية الجزائرية المستندة إلى «الادارة الذاتية». وبعد المؤتمر عاود آيت أحمد التمرد، كما تمرد العقيد شعباني قائد الجيش في الجنوب الذي أسر في ما بعد وأعدم.

عهد بومدين: في ١٩ حزيران ١٩٦٥ ووسط الاستعداد لاستضافة المؤتمر الآسيوي-الافريقي، اطاحت حركة عسكرية تزعمها قائد حيش التحرير العقيد هواري بومدين بالرئيس أحمد بن بلة. وكان ذلك نتيجة صراعات سياسية وخلاف على النهج العام للسياسة الداخلية.

تولى السلطة السياسية في البلاد بحلس للثورة ترأسه العقيد بومدين. وتشكلت حكومة من ٢٠ عضوًا كان بومدين رئيسها ورزير الدفاع فيها، في حين استمر عبد العزيز بوتفليقة في وزارة الخارجية. وكان هدف النظام الجديد، كما حدده بومدين، اعادة تأكيد مبادىء الشورة، وتصحيح أخطاء السلطة التي نسبت لبن بلّة، وانهاء الانقسامات الداخلية، وخلق مجتمع اشتراكي أصيل، يستند إلى اقتصاد سليم. وعلى الصعيد الخارجي أعلن استمرار سياسة عدم الانجياز وتأييد حركات التحرر.

على صعيد السياسات الخارجية التي البعتها الجزائر في ظل حكم الرئيس بومدين، تبرز قضية العلاقات مع فرنسا وكل من

الاتحاد السوفياتي والولايات المتحدة، إلى جانب القضايا العربية، ومنها قضيتا فلسطين والصحراء. ففي ١٩٦٦ وقعيت فرنسيا والجزائر اتفاقية تنص على تقديم مساعدة تقنية وتعليمية فرنسية لمدة ٢٠ سنة، واتفاقية ثانية نصت على إلغاء ديون فرنسا للجزائر قبل الاستقلال، وتحديد دين فرنسا للجزائس بـ . . ٤ مليون دينار. غير ان العلاقات توترت حين تراجعت فرنسا عن تعهدها باستيراد النبيذ الجزائري. فتعهد الاتحاد السوفياتي عام ١٩٦٨ باستيراد نصف انتاج الجزائر من النبيذ. ويظل النفوذ الثقافي الفرنسي بالغ الاهمية في الجزائر، إذ هناك العديد من المعلمين الفرنسيين يعملون في الجزائر فضلاً عن كثرة استيراد السلع الاستهلاكية الفرنسية وما تقدمه فرنسا من مساعدة عسكرية، في محال التدريب والمعدات للقوات المسلحة الجزائرية.

وشكلت قضايا النفط والغاز حانبًا أساسيًا من العلاقات الجزائرية الفرنسية. ففي ١٩٧٠، طلبت جكومة الجزائري المالشركتين الفرنسيتين: CFP وCRAP، اللتين كانتا تتوليان انتاج ثلثي البرول الجزائري، زيادة اسعارهما المعلنة. وحينما تعشرت المفاوضات اتخذت الحكومة قرارًا يقضي برفع السعر، ثم اعلنت في شباط ١٩٧١ الاستيلاء على ١٥٪ من اسهم الشركة مع تأميم منشآت الغاز والأنابيب بأسرها.

اعتبرت الحكومة الفرنسية الاحراء خرقًا لاتفاقية ١٩٦٥، وطالبت بتعويسض عادل، باعتبار التعويضات التي أقرّتها الجزائر محمضة وتوقفت المفاوضات، وحاولت

الحكومة الفرنسية ان تنظم عملية مقاطعة للنفط الجزائري، كما تعرض بعض العمال الجزائريين في فرنسا (وعددهم ٧٠٠ ألف في اواسط السبعينات) للعنف وسوء المعاملة. لكن المفاوضات استؤنفت بين شركة «سوناتراك» الحكومية الجزائرية، والشركتين الفرنسيتين، واسفرت عن اتفاق تحولت بموجبه الشركتان إلى شريكين صغيرين للدولة الجزائرية مقابل واردات نفط مضمونة.

وفي ١٩٧٥، قام الرئيس الفرنسي حيسكار ديستان بزيارة الجزائسر، في اول زيارة لرئيس فرنسي منذ حرب الاستقلال، ما شكل خطوة ايجابية في العلاقات بين البلدين. غير ان هذه العلاقات ظلت تتعرض للتوتر إما لأسباب اقتصادية (الخلل في المبادلات التجارية لصالح فرنسا) أو سياسية (الموقف الفرنسي المؤيد للمغرب في قضية الصحراء).

واتخذت الجزائر علنًا موقفًا انتقاديًا من الولايات المتحدة، وقد قطعت العلاقات بين البلدين في ١٩٦٧، ثم استؤنفت. ومن حهة أخرى فإن المشروعات الاميركية في الجزائر تلقى التشجيع، خصوصًا في مجال النفط، حيث ثمة استثمارات اميركية مهمة؛ وقد وقعت في ١٩٦٩ اتفاقية لبيع الغاز السائل للولايات المتحدة.

على صعيد الصراع مع اسرائيل، سارت الجزائر في خط دعم منظمات المقاومة الفلسطينية كما دعت إلى اتخاذ موقف متصلب من اسرائيل. وقد بقيت قوات جزائرية محدودة في جبهة قناة

السويس حتى ١٩٧٠. وبعد اتفاقيات كامب دايفيد انضمت الجزائر إلى «الجبهة القومية للصمود والتصدي»، كما شاركت في مؤتمر بغداد الذي أدان هذه الاتفاقيات.

ومنذ ١٩٧٥، توترت العلاقات الجزائرية-المغربية والجزائرية-الموريتانية بسبب قضية الصحراء «الاسبانية» سابقًا. فقد احتجت الجزائر بعنف على قرار اسبانيا تسليم الصحراء للمغرب وموريتانيا، والجزائر تدعم جبهة «بوليساريو» التي تقاتل الجيشين المغربي والموريتاني تحت شعارات تحرير الصحراء. واعترفت الجزائر في ١٩٧٦ بد جمهورية الصحراء العربية الديمقراطية»، وفي الوقت نفسه تعتبر المغرب ان الجزائر مسؤولة عن القتال وترفض الاعتراف بوجود حركة تحرير مستقلة.

على الصعيد الداخلي، اعتمد الرئيس بومدين في سياسته التنموية على مبدأ اعطاء الاولوية لقطاع «انتاج ادوات الانتاج»، كذلك مقولة «الحلقات القائدة للقطاعات الاقتصادية»، ثم اضاف إلى هذين المفهومين اطروحة «التراكم الاشتراكي البدائي»، وبدأ الدعاية لمشروعه التنموي تحت شعار اساسي اشتهر حينها برهفهوم الصناعات المصنعة» (كان وزير الصناعة والطاقة، من المصنعة» (كان وزير الصناعة والطاقة، من اصبح رئيسًا للوزراء في ١٩٧٧، وتزامن أصبح رئيسًا للوزراء في ١٩٩٣). وتزامن الراعي في الريف التي انحصرت في تأميم اللكيات الكبيرة وتوزيعها على الفلاحين.

وصرفت بلايين الدولارات على بناء بنية تحتية وصناعية متينة. ولكن هـذه البنيـة ظلت مرتبطة بالسوق الخارجية لجهة استيراد المواد الاولية. وبقي القطاع النفطي وحده مصدرًا للعملة الصعبة، مع ما يفترض ذلك من خضوع لقواعد العرض والطلب في السوق الدولية. ولكن الخلل الكبير وقع عندما أهملت الزراعة فأدت إلى هجرة متعاظمة من الريف إلى المدينة، وتصاعدت معها نسبة البطالة.

وبرغم تكون طبقة عاملة فاعلة ومؤثرة إلا أن تلك الصناعات الكبيرة والوحدات الانتاجية الضخمة ركزت سلطة القرار الاقتصادي بين أيدي حفنة قليلة من البيروقراطيين، كما كان القرار السياسي محصورًا بين يدي الرئيس ومن يحيطون به. ولعل هذه المركزية الشديدة هي المتي لعبت دورًا كبيرًا في تفشى الرشــوة والمحسـوبية وانتشار العملات. فقد اجتمعت هذه العوامل كلها: اهمال الزراعة، الصناعة الثقيلة التي لم تعمل ابدًا بكامل طاقتها، مركزية القرار الاقتصادي، الهجرة الكثيفة من الريف إلى المدينة، بسروز طبقة من البيروقراطيين لم يكن لها وحود في تـاريخ الجزائر... اجتمعت كلها لتحرف الثورة الصناعية عن اهدافها الاساسية وجعلتها في طبيعة الحال تصب في طاحونة رفض ما هـو قائم، هذا الرفض الذي ترجم في العودة إلى الاصولية التي بدأت تملك كل مساحة احتماعية تنسحب منها السلطة أو تتركها تتدبر امرها بنفسها.

وإذا كان هواري بومدين قادرًا على ضبط البؤر المتفحرة حلال عهده فذلك يعود إلى جملة عوامل محددة يسوق حورج

الراسي («الحياة»، العدد ١١١٦٩، تاريخ ١٢ ايلول ١٩٩٣، ص ١٤) أهمها على الشكل التالي:

١- سلوكه الشخصي الذي كان الناس يميزون يجعله فوق الشبهات؛ فكان الناس يميزون بينه وبين من هم حوله ممن يستفيدون من مواقعهم في السلطة لملء حيوبهم. كما ان تدينه وتمسكه الشديد بالدين لعبا دورهما في كسب حب الناس له، خصوصًا انه صاحب تاريخ نضالي لا تشوبه شائبة.

٢- الطفرة النفطية التي جعلت الدولة تصرف على مختلف المرافق العامة، وتلبي الخدمات الاجتماعية الأساسية. فلا تظهر الفوارق الطبقية على السطح ويبقى المستوى العام للحياة مقبولاً.

٣- وجود نظام مخابراتي شديد الفعالية، قادر على سحق أي معارضة في المهد. وكان الجزائريون يتندرون بتسميته «الرياضة والموسيقي» Sport et Musique (S.M.) وهي الأحرف الاولى نفسها لجهاز الاستخبارات العسكرية Sécurité Militaire وكان المعارضون أو حتى الذين يفكرون بالمعارضة يومًا ما يخشون هذا الجهاز خشية كبيرة.

٤- وجود نظام عسكري. فالجيش كان صاحب الكلمة الفصل في شؤون السلطة. وكان رئيس الجمهورية هو ايضًا رئيس مجلس قيادة الثورة، ورئيس الوزراء ووزير الدفاع. والمحاولة الانقلابية الوحيدة التي قام بها الطاهر الزبيري (من قادة ثورة التحرير في منطقة قالمة) باءت بالفشل.

٥- بروز مشكلة الصحراء الغربية



الرئيس هواري بومدين بين الرئيس العراقي صدام حسين (الى يمين الصورة) وشاه ايران (في الجزائر العاصمة، ٤ آذار ٩٧٥).

عام ١٩٧٣ وتبين بومدين لها ضمن معادلات التوازن في المغسرب العربي. ووصلت العلاقات المغربية-الجزائرية مرات عدة إلى حافة القطيعة لا بل إلى حافة الحرب، الامر الذي شكل «بؤرة توتر» جعلت الناس لا يركزون انظارهم على الاوضاع الداحلية.

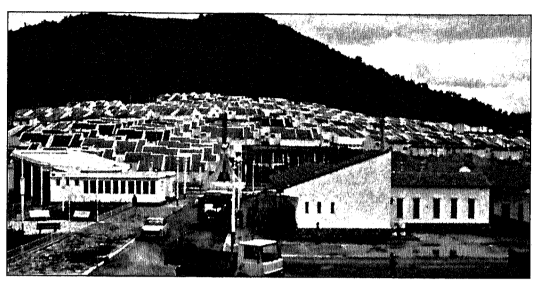
7- التوجه القومي العربي لبومدين السني أظهره في اللحظات الحرجة، وخصوصًا بعد هزيمة ١٩٦٧، وخلال حرب تشرين الاول ١٩٧٣. فقد كان سباقًا دائمًا في تقديم الدعم ونصرة التضامن العربي، وهو القائل «نحن مع منظمة التحرير ظالمة كانت أم مظلومة»، مؤكدًا على الدوام وفي كل المناسبات تأييده لقضية الشعب الفلسطيني، وهو الذي رتب الاتفاق العراقي الايراني عام ١٩٧٥ بين شاه ايران وصدام حسين.

٧- وأخيرًا وليس آخرًا، فقد أكد

بومدين دوره كزعيم بارز من زعماء العالم الثالث. ولم يقصر ابدًا في دعمه لحركات التحرير على امتداد القارات الثلاث آسيا وافريقيا واميركا اللاتينية. فهو صاحب فكرة «النظام الاقتصادي العالمي الجديد» الذي اطلقها من على منبر الامم المتحدة عام ١٩٧٤.

٨- تضاف إلى هذا بالطبع المشاريع الصخمة التي أثارت حماس الشباب مثل الثورات الثالث (الزراعية، الصناعية، الثقافية)، وطريق الوحدة الافريقية لربط الجزائر بدول جنوبي الصحراء، ومشروع السد الأخضر لمنع تقدم الصحراء (تشجير ملايين هكتار على امتداد ٥٠٠ اكلم بين الأطلس الصحراوي والحضاب المتاخمة).

من أحل هذا كله استطاع بومدين كبح جماح المد الاصولي في عهده. ولكن التربة كانت صالحة لكي يأخذ هذا المد أقصى بعده في اللحظة المناسبة.



إحدى القرى (في منطقة أطلس التل) التي انشأتها الثورة الزراعية.

عهد الشاذلي بن جديد رئيسًا للجمهورية، واعتقد كثيرون ان هذا الانتحاب سيكون بداية عهد جديد على اعتبار ان بن جديد كان مناوئًا عنيدًا للرئيس بومدين. لكن الامور ما لبثت ان انجلت عن استمرار أزمة «اللعبة السياسية» حيث تبين ان السلطة حرصت على شد خيوطها من وراء الستار بقصد تفادي الكشف عن هويتها وحفاظًا على نفوذها المصلحي. من هنا، طغت على السطح السياسي في عهد الشاذلي فئة من الساسة تعتمد اسلوب القطيعة مع الواقع الجزائري.

لكن، ومع هذه الاحوال السياسية في بداية الثمانينات (السنوات الاولى من عهد الشاذلي) عرفت الجزائر، نتيجة ارتفاع اسعار البرول وقيمة الدولار، رخاء إقتصاديًا ساهم في تهدئة الجزائريين وأنساهم الضغط والكبت السياسي؛ الامر الذي استمر حتى نهاية ١٩٨٥ حيث اعلن المؤشر

الاقتصادي عن انهيار ملحوظ في مداخيل الدولة من العملة الصعبة، ما أثار ارتباكات لدى المواطن الذي أصبح همه اليومي الجري وراء لقمة العيش. وتراكمت الاخطاء واستشرى الفساد، إضافة إلى التقشف الفاضح الذي فرضه صندوق النقد الدولي على الجزائر، وأزمة اسعار النفط التي اندلعت في ١٩٨٦.

والحقيقة ان الازمة الاقتصادية الجزائرية حرت على مرحلتين، المرحلة الاولى بدأت في ١٩٨٢ مع تناقص الاستيراد الذي كانت الدولة قد بهدأت تسيطر عليه سيطرة تامة منيذ ١٩٧٨، منا اوصل الواردات إلى الحد الادنى (٥،٧ مليار دولار ثلثها لشراء المواد الغذائية)، وكان من نتيجة هذا التضاؤل المباشر شحًا عامًا وخلو البلد من المواد الضرورية وقطع الغيار، إضافة إلى تنامي الاستيراد عن طريق التهريب ووجود سوق سوداء يسيطر عليها بعض اركان النظام. أما المرحلة الثانية، فبدأت مع

الظروف التي استجدت في ١٩٨٦: تخفيض جزء كبير من النفقات في الموازنة، فيما هبطت الضرائب المباشرة المتأتية من مبيعات النفط إلى النصف خلال عام واحد. وهكذا اضطرت الدولة إلى تجميد مشاريع الاستثمار الكبرى (صناعة السيارات والتعدين). وفي بلد جعلت الدولة فيه من نفسها الدولة الأم التي تفرض التسعير كما تفرض وتبرة النمو والاجور وحجم الاستثمارات، كان من الطبيعي ان ينتج عن هذا توقف مفاجىء في نسبة النمو.

أدت كل هذه التراكمات السلبية (السياسية، والاقتصادية والاجتماعية) إلى انفجار إجتماعي بدأ في لا تشرين الاول ١٩٨٨، وشكل العنوان الأكبر لكل الاحداث التي عاشتها الجزائر بدءًا من هذا التاريخ (راجع «انتفاضة تشرين الاول ١٩٨٨» في باب معالم تاريخية).

طوت إنتفاضة تشرين الاول ١٩٨٨ صفحة ثورة التحرير وحزبها الحاكم (جبهة التحرير الوطني)، وفتحت صفحة الشورة الاجتماعية في تاريخ الجزائر المستقلة، لكنها دشنت في الوقت نفسه لسنوات طويلة لاحقة من الفوضى الشاملة (حرب أهلية) ومن البحث عن حلول من خلال اصلاحات ملموسة بدأت بتحرير الدولة من الحزب الحاكم، وبالاطاحة بما تبقى من رؤوس النظام القديم واقرار دستور حديد ينص صراحة على بداية «الجمهورية

فللمرة الاولى، وبعد ان ساعد قادة حبهة الانقاذ الاسلامي الرئيس الشاذلي على ضبط الاوضاع المرتبة على انتفاضة تشرين الاول ١٩٨٨ مقابل وعد بالعمل السياسي الحر، حل «رئيس الوزراء» محل «الوزير الاول» وتم اختيار قاصدي مرباح لتشكيل



الشاذلي بن جليد (الى يسار الصورة) والرئيس الفرنسي فرنسوا ميزان في مطار أورلي الفرنسي (١٩٨٢).

الوزارة الجديدة المسؤولة تجاه البرلمان الذي يمنحها الثقة. وبعد ذلك باسبوعين، أي في ٢٧ تشرين الشاني ١٩٨٨، قطف الشاذلي أولى ثمار إصلاحاته حين اختساره المؤتمر السادس لجبهة التحرير مرشحًا لفترة رئاسية حديدة مدتها شمس سنوات أخرى بدأت فعلاً يوم ٢٢ كانون الاول ١٩٨٨. وكان هذا المؤتمر بداية الفصل بين منصبي رئيس الجمهورية والامين العام للحزب (جبهة التحرير). فقد آلت الامانة العامة إلى عبد الحميد مهري وسجل الشاذلي خطوة باتجاه الجميع، عن المعترك الداخلي ليظل «فوق الجميع».

أما بالنسبة إلى الجيش، فقد أخه الشاذلي على عاتقه مسؤولية القمع الذي حدث، مؤكدًا ان الجيش انقذ البلاد من كارثة، وانه هو الذي كان يصدر الاوامر. ومقابل هذه التطمينات وافق كل من الحزب والجيش على منح الشاذلي ثقتهما من حديد، واعلنا دعمهما للاصلاحات الدستورية والاقتصادية والسياسية التي هومقدم عليها.

وواصل الشاذلي سباقه مع الوقت. فبعد اطلاقه «اتحاد المغرب العربي» في ١٧ شباط ١٩٨٩ بأيام قليلة، دعا الجزائريين للتصويت على الدستور المعدل المنسوخ عن دستور الجمهورية الخامسة في فرنسا، والذي أشرف على صياغته القانونية محمد بجاوي وينص على التعددية الحزبية وعلى فصل السلطات، ويلغي نهائيًا اية إشارة إلى الاشتراكية التي تمّ دفنها في الجزائر قبل عام على الاقبار قبل على الاقبار قبل على الاقبار قبل على الاقبار قبل عام على الاقبار قبل المنازلة الم

السوفياتي.

لم يكمل قاصدي مرباح (راجع باب زعماء ورجال دولة) سنته الاولى على رأس اول وزارة في عصر التعددية، فأخرج منها بحجة بطئه في تنفيذ الاصلاحات. وحاء مكانه مولود حمروش للتسريع في وضع البرنامج الاصلاحي موضع التطبيق. وكان البرنامج يشتمل على شقين رئيسيين: الاول سياسي وينص على تطبيق التعددية الحزبية من خلال السماح بتشكيل «الجمعيات التي من خلال السماح بتشكيل «الجمعيات التي الدولة. والثاني اقتصادي ويعين العمل بسرعة نحو اقتصاد اللسوق.

وفعلاً تقدمت عشرات الاحراب بطلبات الترخيص التي اعطيت ضمن مهل قياسية. أبرزها بالطبع الترخيص الذي أعطي من وزارة الداخلية واضفى صفة الشرعية على خروج «جبهة الانقاذ الاسلامية» إلى العمل العليي يوم ٢٢ آب ١٩٨٩ إيفاء بالعهد الذي قطعه الشاذلي على نفسه. وترافق ذلك مع تحجيم جبهة التحرير بعد انسحاب العسكريين من عضويتها في ٣ آذار ١٩٨٩، وكانوا يشكلون ثلث اعضاء اللجنة المركزية. وعاد الجيش إلى ثكناته ليلعب دوره التقليدي في حماية أمن الوطن وسلامة اراضيه، وابتعد عن السياسة كما نص على ذلك الدستور الجديد.

لقد اعتبر حمروش ان همه السياسي الاول هو «احتواء» المد الاسلامي. وحرص خلال فترة وجوده على رأس الحكومة على ابقاء الجسور مفتوحة مع الحركات الاسلامية. أعلن مرة في حديث تلفزيوني ان

«عدوي ليس جبهة الانقاذ وإنما المافيا الـــق تتصرف بخمسين مليار دينار جزائــري»، في إشارة واضحة إلى الاغنيّاء الجدد والقدامي.

وعلى الصعيد الاقتصادي جميع حمروش حوله مجموعة من الاصلاحيين ابرزهم وزير الاقتصاد في حكومته غازي حيدوسي الذي كان باشر عملية تنقية الاحتواء الاقتصادية وتشجيع الاستثمار الوطني والخارجي.

حاء العام ، ١٩٩٠ ليؤكد قدرة التيار الاسلامي على تعبئة الناس مستفيدًا من الاصلاح السياسي الديمقراطي التعددي الذي بدأت الجزائر تعيشه واللذي يعمل له الرئيس الشاذلي ورئيس الحكومة مولود حمروش. والقدرة التعبوية هـذه، والشعبية، ظهرت في مناسبتين رئيسيتين: تظاهرة يـوم الجمعة ٢٠ نيسان ١٩٩٠ الضخمة التي اخترقت شوارع العاصمة، وبعدها بأقل من شهرين الانتخابات البلدية (١٢ حزيران ١٩٩٠) التي فازت بها الجبهة الاسلامية بـ٨٥٣ بلدية من اصل ١٥٤١، في حين لم تحصل حبهة التحرير إلا على ٤٨٧ بلدية، فبرزت جبهة الانقاذ الاسلامية خاصة (والاسلاميون عامة) جبهة المعارضة الرئيسية للسلطة في مرحلة تضعضع حبهة التحرير من ناحية، وعدم قدرة «القرة الثالثة» (الاحزاب الأخرى المرخص لها في ١٩٨٩) على التأثير الفعلى على مسار الاحداث.

وبعيد هذه الانتخابات، فاجأ الرئيس الشاذلي الجميع حين قرر إجراء الانتخابات التشريعية في نهايـة . ١٩٩١–مطلـع ١٩٩١،

بينما كان رئيس وزرائيه، حمروش، يبرى ضرورة تأخير موعد الانتخابات التشريعية وتسريع الاصلاحات التي كانت تتطلب ما لا يقل عن ثلاث سنوات لكي تؤتي ثمارها. بعد تحديد موعد هذه الانتخابات حرى، في ٢٦ تموز ، ٩٩، تعديل وزاري في حكومة مولود حمروش تخلى فيه رئيس الجمهورية عن منصب وزير الدفاع للمرة اللولى منذ استقلال الجزائر. واحتل المنصب اللواء خالد نزار الذي كان عين رئيسًا لأركان حرب الجيش بعد شهرين من انتفاضة تشرين الاولى ١٩٨٨.

أحداث ۲۰ ايار - ٤ حزيران ١٩٩١ كانت العنوان الأكبر لهذا العام. في ٢٥ أيار أعلن عباسى مدنى، زعيم حبهة الانقاذ، الاضراب المفتوح، وبــدأت التظــاهرات الضخمة والتجمعات وبداان الحركة الاسلامية تتحرك في إطار مشروع لاستلام السلطة. وبعد نحو عشرة أيام من «الغليان الاسلامي»، أي ليلة ٤ حزيران ١٩٩١، أعلن الشاذلي حال الحصار (الطواريء)، واقبال حكومة مولسود حمسروش، وأحسل الانتخابات النيابية التي كانت مقررة يومي ۲۷ حزیران و ۱۸ تموز إلى اشعار آخر؛ وفي اليوم التالي (٥ حزيـران ١٩٩١) عيّـن سـيد أحمد غيرالي على رأس وزارة حديدة. وفي خضم هذه الاحداث المتسارعة، أعلن الشاذلي استقالته من رئاسة جبهة التحرير قاطعًا أي علاقة معها.

مع اعلان حال الحصار (الطوارىء) بدا واضحًا ان «الانقاد» في طريقها إلى حسارة الجولة وان المواحهة مع الحيش أصبحت مفتوحة على كل الاحتمالات. في ٢٠ حزيران ١٩٩١ ردت «الانقاذ» على اتهامات الجيش لها بالعنف وحرق الدستور والاخلال بالامن ورفض قوانين الجمهورية، وحمّلته مسؤولية التصعيد مكررة مطالبها برفع حال الحصار. وكان الجيش، خلال عام من الديمقراطية (بين حزيران ١٩٩١ حين فازت الانقاذ بالانتخابات البلدية، وحزيران ١٩٩١ حين بدأت صراعها المفتوح مع السلطة)، قد تمكن من كشف الكثير من هياكل الانقاذ وأطرها التنظيمية ومن أساليب عملها ومن نواياها وخططها المستقبلية ومن التيارات المتصارعة في داخلها.

بعد ذلك باسبوع واحد، أي في ٢٦ حزيران ، ٩٩، ظهر بشير فقيه أحد قادة الانقاذ (مات بعد ذلك بحادث سيارة)، مع عضوين آخرين في مجلس الشورى هما الهاشمي سحنوني ومحمد مراني ليعلنوا معارضتهم لقيادة عباسي مدني وليتهموه بأنه «خطر على الاسلام والمسلمين». فبدا ان سيد أحمد غزالي، ومعه الجيش، قد سحلا نقطة مهمة على طريق شق الانقاذ. وبعد ذلك بيومين، ألقي القبض على عباس مدني في مقر الجبهة وسط العاصمة، وعلى على بن حاج امام مبنى التلفزيون، وأودعا على بن حاج امام مبنى التلفزيون، وأودعا بالسجن البليدة العسكري، وحكم عليهما بالسجن البليدة العسكري، وحكم عليهما بالسجن ١٢ سنة.

وفي ٣٠ تموز ١٩٩١، بدأ سيد أحمد غزالي (راجع باب زعماء ورجال دولة) ندوة الحوار الوطني، وواصل حملته لاضعاف جبهة التحرير وابراز «قوة ثالثة» يستند إليها

النظام.

لكن الحوار فشل، وجبهة الانقاد سرعان ما اعادت تكوين قيادة بديلة وبقيت جماهيرها متماسكة، في حين كانت الصراعات والتمزيقات والمكائد تعصف بجبهة التحرير.

وفازت حبهة الانقاذ بالدورة الاولى من الانتخابات التشريعية (اواخر ١٩٩١)، فعطّلها الجيش وألغى الدورة الثانية، واستقال الرئيس الشاذلي بن حديد في ١١ كانون الثاني ١٩٩٢.

عهد محمد بوضياف: بسبب الفراغ السلطوى الذي أدت إليه استقالة الشاذلي تم تشكيل الجلس الاعلى للأمن الذي تألف من رئيس الوزراء ووزراء الداخلية والدفاع والعدل ورئيس الجحلس الدستوري وقيادة أركان الجيش. وأقر هذا المحلس عدم إتمام الانتخابات بسبب «استقالة الرئيس». وفي ١٤ كانون الشاني ١٩٩٢ رأي بعد ثلاثة ايام من استقالة الرئيس)، تم تشكيل الجلس الأعلى للدولة المؤلف من خمسة أعضاء، فقاموا بانتخاب محمد بوضياف رئيسًا في ١٩ كانون الثاني ١٩٩٢. فـأمضي ١٦٦ يومًا في الحكم، واغتيــل في ٢٩ حزيــران ١٩٩٢ (راجع ما له علاقة بمحمد بوضياف في باب «الاسلام الجزائري» وفي باب «زعماء ورجال دولة»).

عهد على كافي: احتمع المحلس الاعلى للدولة إثر وفاة بوضياف وانتحب على كافي (مولود ١٩٢٨) رئيسًا له. فقام

كـافي بتعيـين حكومـة انتقاليـة في ١٩ تمــوز ١٩٩٢ برئاسة بلعيد عبد السلام.

في العام ١٩٩٣، عرفت الجزائر مزيدًا من التدهور. فالى احكام الاعدام الستي باتت تصدر بالعشرات، شهد البلد مواجهات دموية يومية بين قوى الأمن وأعضاء الحركات الاسلامية المسلحة المتى ركُّـز المتشـددون فيهـا حربهـم في الأشــهرّ الاربعة الاخيرة من ١٩٩٣ على الاجانب. فقتلوا رعايا لفرنسا وبريطانيا واسبانيا وروسيا وآخرين ينتمون إلى اميركا الجنوبية. وكانت عمليتهم الأهم قتل ١٢ كرواتيًا بالسلاح الابيض. وعلى الصعيد السياسي، اجرت السلطات حوارًا مع الاحزاب لم يسفر عن نتيجة حاسمة. وبدأ مع نهاية السنة ان السلطات-أو جناحًا فيها على الاقل-مصرة على ايجاد حل للازمة. ومن أجل هذا الهدف مددت ولاية الجلس الاعلى للدولة شهرًا (كان مقررًا ان تنتهي في ٣١ كـانون الاول ١٩٩٣) للافساح في الجال اسام لجنةالحوار الوطني لعقد «ندوة الاجمــاع» في ۲۰ و ۲۲ کانون الثانی ۱۹۹٤.

أما الحدث الابرز الذي عرفه العام ١٩٩٣ فكان تعيين رضا مالك رئيسًا للحكومة خلفًا لبلعيد عبد السلام في ٢١ آب. وبعد يومين تم اغتيال قاصدي مرباح وتبنت العملية «الجماعة الاسلامية المسلحة» (راجع «قاصدي مرباح» في باب زعماء ورحال دولة). واستقبل الرأي العام الجزائري هذه الحكومة بشيء من القلق المحتاره انها تشكل تكريسًا لفشل سياسة الحوار وتوجهًا صارمًا نحو الاحتكام لمنطق

القوة والعنف.

عهد اليمين زروال: في آخر كانون الثاني ١٩٩٤، انتهت مدة ولاية على كافي كرئيس للدولة، رئيس المجلس الاعلى للأمن المعتبر كهيئة استشارية لدستور العام ١٩٨٩ الذي كان لا ينوال ساريًا. وكان رئيس المجلس الدستوري كلف المجلس الأعلى للأمن في كانون الثاني ١٩٩٣ مهمات للأمن في كانون الثاني ١٩٩٣ مهمات رئيس البلاد بعد استقالة الرئيس الشاذلي بن حديد.

كان الرئيس علي كافي عمل لانجاح ندوة الوفاق الوطين. وقبيل انتهاء ولايته ممل بشدة على «الاحزاب المهمة» التي قاطعت الندوة وأفشلتها. وقبيل انتهاء ولايته (أواخر كانون الثاني ٩٩٤)، كان منصب رئاسة الدولة شبه محسوم لمصلحة عبد العزيز بوتفليقة. لكن المجلس عاد، في اللحظة الاخيرة، وعين وزير الدفاع في حكومة رضا مالك، اليمين اروال رئيسًا للدولة الذي مالك، اليمين الدستورية في ٣١ كانون الثاني أدى اليمين الدستورية في ٣١ كانون الثاني وطلب من رضا مالك البقاء في منصب وطلب من رضا مالك البقاء في منصب رئيسًا للحكومة، وتعهد بانهاء المرحلة رئيسًا للحكومة، وتعهد بانهاء المرحلة رئيسًا للحكومة، وتعهد بانهاء المرحلة

وفي ما يلي كرونولوجيا أهم أحداث السنوات ١٩٩٤–١٩٩٦:

## في ١٩٩٤

في ٢٧ شباط، قتلت قسوى الامن زعيم «الجماعة الاسلامية المسلحة» حعفر الأفغاني (إسمه الحقيقي مراد سي أحمد) مع تسعة من افراد مجموعته، في عملية تؤكد خيار الحكم عدم التساهل مع المتطرفين. وكان الرئيس اليمين زروال وضع الخطوط العريضة لبرنامجه «الانتقالي» في كلمة ألقاها قبل يوم واحد من هذه الحادثة امام مجلس السوزراء في اول احتماع له في رئاسة الجمهورية.

في ايار: زار الرئيس السابق أحمد بن بلّة واشنطن، والتقى شخصيات قريبة من جبهة الانقاذ الاسلامية، وشخصيات أحرى عربية واجنبية كان التقاها في لندن وهو في طريقه إلى واشنطن شحعته على القيام بوساطة بين السلطة والانقاذ. وبن بلَّة زعيم «الحركة من احل الديمقراطيسة». وعلى صعيد آخر، تـأجل اعـلان «المحلس الوطين الاقتصادي والاجتماعي». وسارت تظاهرات شعبية مؤيدة للحوار الوطين، وذلك عقب الاعلان عن تشكيل لجنة للحوار من ستة أعضاء من الشخصيات الوطنية البارزة: أحمد بن بلَّة، محمد الصالح يحياوي، السعيد معزوزي، الطاهر زبيري، أحمد بن علا وأحمد مهساس؛ واعتذر عن المشاركة أحمد سحنون (رئيس رابطة الدعوة الاسلامية)، وبن يوسف بن حدة (رئيس الحكومة الجزائرية المؤقتة حلال الثورة، زعيم حركة الامة)؛ وقد سبق لهذه اللجنة غير الرسمية ان قابلت بعض شيوخ جبهة الانقاذ الاسلامية مرات عدة.

في آب: أطلقت الجولة الثانية من الجوار الوطني بلقاء دعا إليه الرئيس زروال ثمانية احزاب يفترض فيها تمثيل أهم التيارات الموجودة باستثناء التيار الاسلامي المهيمن

ممثلاً بجبهة الانقاذ الاسلامية. والاحزاب المدعوة تصنف في خانات ثلاث اساسية: ١ - الوطنية الديمقراطية مثل جبهة التحرير الوطني (أمين عامها عبد الحميد مهري)، وأحمد بن بلّة وحركته، وحزب التجديد الجزائري الذي يتزعمه نور الدين بوكروح؛ ٢ - الاسلاموية الديمقراطية ممثلة بحركة «حماس» و «النهضة»؛ ٣ - الكتلة البربرية (القبائلية) ممثلة بجبهة القوى الديمقراطية رحسين آيت أحمد)، و «التجمع» (سعيد سعدي).

في ايلول: أطلقت السلطات ثلاثة من قادة جبهة الانقاذ من سبحن البليدة العسكري، ونقلت زعيمها عباسي مدني ونائبه علي بلحاج إلى الاقامة الجبرية. واشاعت هذه الخطوة جوا من الارتياح مشجعًا على الحوار. واعتبرت فرنسا هذه الخطوة ايجابية ومهمة. وأصر مدني وبن حاج على حريتهما الكاملة، وطالبا باطلاق كل المعتقلين. وأعادت هذه الخطوة إلى الذاكرة القنوات التي كان فتحها الرئيس زروال مع جبهة الانقاذ حين قام بزيارة الشيوخ في سبحن البليدة يوم كان وزيرًا للدفاع في كانون الثاني \$ ٩٩١ حيث حطم الحاجز الذي أقيم بين المؤسسة العسكرية والانقاذ.

في تشرين الاول، وعقب تدهور خطير في الوضع الامين، وأخطره فرار عسكريين والتحاقهم بالمحموعات الاسلامية المسلحة، رفع قادة الجيش إلى الرئيس اليمين زروال «تقارير سرية» تحذر من «كارثة» إذا استمرت الاوضاع الأمنية على

تدهورها. وجاء في هذه التقارير ان ضحايـــا «الارهاب» في صفوف الجيش الوطيي الشعبي في الفترة الممتدة بين اول تمـوز وأول تشرين الاول بلغ عددهم ٢٨٣ ضحية من بينهم سعقداء و ٨ ضباط برتبة رائد و ٢٨ نقيبًا و ٤٠ ملازمًا، والثلث الباقي من عناصر الخدمة الوطنية. إضافة إلى عدد كبير من الضحايا في صفوف «أعوان الامن»، إذ بلغ معدله اليومي ٢٥ ضحية على المستوى الوطني. وتتعرض هذه التقارير إلى الوضع الاقتصادي والخسائر الناجمة عن عمليات التخريب، فقدرت الخسارة بـ ٦٢ بليون دينار (۱،۵ بليون دولار)، ووصلت مساحة الجبال المحروقة إلى ٢٢٠ ألف هكتار من الغابات. كما وتتضمن تفاصيل مثيرة عن بعض الجموعات التي التحقت بالمسلحين بعد فرارها من الثكن العسكرية، وعملياتها «البالغة الدقة» والخطورة داخل مفاصل المؤسسة العسكرية، إذ تستهدف ضباط الأمن العسكري وضباط الشيفرة.

إزاء هـذه الاوضاع، طرح إسم الجنرال محمد لعماري رئيس هيئة الاركان العامة للجيش ليصار إلى ترقيته إلى أعلى رتبة عسكرية، وليسند إليه منصب وزير الدفاع. ولعماري من مواليد العاصمة، تلقى تعليمه العسكري في المدارس الفرنسية أثناء الثورة التي التحق بها قبل الاستقلال. وهو يصنف ضمن ما يُسمى «ضباط فرنسا».

#### 1990

في كانون الشاني، وفي احواء تهديد «الجماعة»، بعد خطفها طائرة فرنسية، نقل الحرب إلى فرنسا، دعت «ندوة روما»

(راجع «ندوة روما» في باب معالم تاريخية) إلى هدنة، وإلى تشكيل حكومة انتقالية في الجزائر. ورفضت السلطات هذه الدعوة، ونظمت مسيرات شعبية لدعم موقفها من أحزاب المعارضة المتمثلة في ندوة روما، في حين ظهر ترحيب أميركي واوروبي بهذه الندوة.

في شباط، استمرت «ندوة روما»، و «العقد الوطني» المنبثق منها، مدار الجدل الأساسي الطاغي على الحياة السياسية الجزائرية؛ وقد حملت اطراف الندوة السلطة مسؤولية إنسداد الوضع في البلاد. ونوه الرئيس زروال بـ «المقاومة الشعبية»، ووعد بأن «الدولة ستسهر على توفير الدعم اللازم لها»، وذلك في خطاب في ذكرى تأسيس اتحاد العمال الجزائريين (النقابة الرئيسية في البلاد) في ٢٤ شباط.

في آذار، جدل حول سعي السلطة «تسليح فقات من السكان في مناطق عدة وتحت عناوين مختلفة»، ما يعني تشريعًا للميليشيات، وتاليًا انفلات الوضع كليًا من قبضة السلطة (راجع «العمل الاسلامي المسلح» في باب معالم تاريخية).

في تموز، حسرى توزيع نص «وثيقة المبادىء» التي توصلت إليها السلطة مع زعيم جبهة الانقاذ الاسلامية الشيخ عباسي مدني، ونص وثيقة قدمها مدني وبقية قادة الانقاذ إلى السلطة في ١٩ حزيران ١٩٩٥. واعتبرت رئاسة الدولة وثيقة قيادة الانقاذ تراجعًا منها عن الاتفاق الذي تم مع مدني، ما أدى إلى فشل الحوار بين الحكم والجبهة. في ايلول، وقبل نحو شهرين مسن

موعد الانتخابات الرئاسية، اغتيال في العاصمة ابو بكر بلقايد وزير الداخلية السابق. وبلقايد متزوج من فرنسية، تقلد مناصب عديدة في الحكم الجزائري ايام الشاذلي بن حديد بينها وزارة الداخلية بعد انتفاضة تشرين الاول ١٩٨٨. ومنحت التفاضة تشرين الاول ١٩٨٨. ومنحت الشاحي. وتسلم في حكومة بالعمل الشرعي. وتسلم في حكومة غرالي عسوب على التيار المتشدد في السلطة معروف بقربه من زعيم تجمع الثقافة والديمقراطية الدكتور سعيد سعدي.

في تشرين الاول، أفرزت التصفيات الاولية في حملة الانتخابات الرئاسية اربعة مرشحين رئاسيين: نور الدين بوكروح، اليمين زروال، سعيد سعدي ومحفوظ نحناح (راجع بصدد كل منهم باب «زعماء ورجال دولة»).

في تشرين الثاني، حرت الانتخابات الرئاسية، وأعلنت النتائج رسميًا على الشكل التالي:

عدد الناخبين ١٥٩٦٩٩٠٤.

عدد المقترعين ١١٩٦٥٢٨٠ (نسبة الإقبال ٧٤،٩٢٧).

نال اليميين زروال ٧٠٢٨١١٨ صوتًا.

نال محفوظ نحناح ۲۹،۷۸۵۷ صوتًا (۲۰،۳۸٪)، وسعید سعدی ۱،٦٤٥٣۲ صوتًا (۹،۲۹٪)، ونور الدین بوکروح ۲۳۳۲۵۷ صوتًا (۳،۷۸٪).

رحب الاميركيون والاوروبيون بالنتائج، وشكك بها الايرانيون، وأدانتها

جبهة الانقاذ الاسلامية: «أخيرًا، اكتشفت المؤامرة وظهرت المهزلة الانتخابية حيث تداول الجنرال زروال مقعده السابق». وكانت حبهة الانقاذ قاطعت الانتخابات الرئاسية.

### 1997 3

في كانون الثاني، تشكلت حكومة حديدة برئاسة أحمد أويحيي (راجع باب زعماء و رجال دولة) رسمت لنفسها أولويات: استعصال العنف الارهابي، اصلاحات اقتصادية، اصلاحات النظم التربوية والتعليمية، الحوار. وقديم هـذه الحكومة طغى على جديدها إذ إن عدد الوجوه القديمة الموروثة عن حكومة مقداد سيفي (الذي خلف رضا مالك) ١٥ وزيرًا. وعقدت دورة اللجنة المركزية لجبهة التحرير الوطين وتحولت فجاة إلى دورة استنائية سحبت الثقة من المكتب السياسي والامين العام للحزب عبد الحميد مهري، في ما اعتبر نصرًا آخر أحرزه الرئيس اليمين زروال باعادة حبهة التحرير إلى بيت الطاعة بعد ان كانت اتخذت مواقف معارضة (راجع «جبهة التحرير الوطني» و «ندوة روما» في باب معالم تاريخية).

في شباط، وفي يـوم ٢٤ منه ذكرى تأميم المحروقات المصادف ايضًا ذكرى تأسيس اتحاد العمال في ١٩٥٦، قال الرئيس زروال إنه عازم «على عكس ما يروج في بعـض الاوساط المغرضة-في الداخيل والخارج- على المضي باخذ مبادرات مسؤولة وتقديمها إلى كل القوى الوطنية بغرض استكمال المسار الديمقراطي

الحقيقي».

في آذار، وقد مر نحو مئة يوم على انتخاب زروال، استمرت الاوضاع خطيرة، واستمر الجمود والتدهور على الجبهات السياسية والامنية والاجتماعية.

في نيسان، يوم ٦ منه، شرع الرئيس زروال بمشاورات سياسية مع المدعويين من الشخصيات الوطنية. وقد أحد على هذه المشاورات غياب «المثقيف» و «المفكر» و «المبدع» لمصلحة اسماء احتلت مناصب سابقة في عهود سابقة. ومن بين الذيين بدأ الرئيس معهم مشاوراته: بلعيد عبد السلام، ورضا مالك. ودعيت هذه المشاورات بها واشنطن. وشكل زروال لجنة لاعادة بها واشنطن. وشكل زروال لجنة لاعادة والانتخابات في الجرائر.

في ايار، أعلسن زروال ان «ندوة وطنية» واستفتاء على تعديل الدستور سينظمان في وقت لاحق هذه السنة المقبلة (١٩٩٦) على ان تتبعهما مطلع السنة المقبلة انتخابات نيابية هي الاولى منذ انتخابات العراب كانت قد ألغيت. وبعد ايام من كلمته هذه، أعلنت الفدرالية الوطنية لعمال الاعلام والثقافة اضرابًا الطنية لعمال الاعلام والثقافة اضرابًا علامية عدة والي تتلخص في قرارات عرف للعمال وانخفاض سعر الدينار، وارتفاع اسعار الورق. وفي ٢٣ من هذا الشهر (أيار ١٩٩٦)، أعلن بيان باسم الشهر (أيار ١٩٩٦)، أعلن بيان باسم ذبح سبعة رهبان فرنسيين مخطوفين منذ ٢٧

آذار ١٩٩٦. وتأكد النبأ وأثار إدانة دولية واسعة، بما فيها جهات وحركات واحزاب وتنظيمات إسلامية؛ وقد ارتكبت هذه المخزرة وتزامنت مع إثارة قضية «الأب بيار» على نطاق واسع وعلى المستوى الدولي. هذا الأب الذي يقف صلبًا في وجه كثير من المقولات الصهيونية رغم الارهاب الذي يمارس عليه، يدعمه في ذلك الفيلسوف الفرنسي روجيه غارودي.

في حزيران، زار رئيس الحكومة التونسي الجزائر. وعلى رغم ان علاقات التعاون بين البلدين ترجع إلى ١٩٦٣ والستي تدعمت في ١٩٨١ بـ «اتفاقية قنصلية» فإن مستوى التعاون بينهما لم يرق إلى الهدف المنشود. واعطت وسائل الاعلام الجزائرية عناية خاصة لهذه الزيارة باعتبار ان عدد افراد الجالية الجزائرية في تونس ارتفع، منذ بدء الازمة الجزائرية، إلى ٣٠ ألفًا، بينما لم يتجاوز عدد أفراد الجالية التونسية ٨ آلاف. ومن جهة أخرى، افاد تقرير جزائري رسمى ان قوات الامن قتلت ٥٠٢٩ اسلاميًا متشددًا خـلال عــامي ١٩٩٤ و١٩٩٥ في الوقت الذي قتل فيه الاسلاميون المتشددون ١٤٠٠ مدنى من بينهم ٣٠٠ امرأة. وفي آخر شهر حزيران، نفذ الجيش «عملية ضحمة» ضد الاسلاميين المتشددين ودمرت مخابيء لهم في تيزي أوزو.

في تموز، وفي اول يوم منه وجه الرئيس زروال دعوات رسمية إلى رؤساء الاحزاب والجمعيات والمنظمات الوطنية يدعوها إلى لقاء متعدد الاطراف ابتداء من يوم ١٥ تموز؛ فأصبح من المنتظر ال تختتم

هذه اللقاءات بتحديد موعد جديد لد «الندوة الوطنية للمصالحة». وكان الرئيس وجه، في ختام اللقاءات الثنائية في ١١ ايار (أي قبل اقسل من شهرين) مذكرة إلى المشاركين تضمنت مقرحات تتعلق بمواعيد إجراء الانتخابات. ومن أبرز ما اقترحته المذكرة الرئاسية إجراء استفتاء لتعديل الدستور قبل نهاية السنة (١٩٩٦) وإجراء انتخابات تشريعية ومحلية في النصف الاول انتخابات تشريعية ومحلية في النصف الاول عنالبية الردود هذه المقرحات. وبعدها بأيام، عادت موجة العنف بوقوع محاولة اغتيال عادت موجة العنف بوقوع محاولة اغتيال أحد أقطاب الحركة الاسلامية «المعتدلة» الشيخ أحمد سحنون (راجع «أحمد سحنون» في باب زعماء ورجال دولة).

وأعلن في هذا الشهر (تموز ١٩٩٦) عن إنشاء «مرصد وطيي لمراقبة الرشوة والوقاية منها» تابع لرئاسة الجمهورية. ويقدم المرصد تقريرًا سنويًا إلى رئيس الجمهورية والحكومة، وله صلاحية الاطلاع على المعلومات مهما كانت سرية. وتأتي هذه الهيئة بعد إنشاء «مجلس المحاسبة».

وفي أجواء المشاورات التي يجريها الرئيس زروال تمهيدًا لعقد الندوة الوطنية، كان تصعيد كبير للعنف يخيم على البلاد. وقد أصدرت محكمة البويرة (٢٠١كلم شرقي العاصمة) احكامًا غيابية بالاعدام على ١٢٨ إسلاميًا، وبالسحن المؤبد على ١٢٨ إسلاميًا آخرين. ومنذ مطلع ١٩٩٦ حتى اواسط تموز (١٩٩٦)، أصدرت محاكم البويرة وتيزي أوزو (منطقة القبائل الكبرى) والمدية (١٩٥٠) والمدية (١٩٥٠) العاصمة)

احكامًا بالاعدام، معظمها غيابيًا، بحق عشرات من الاسلاميين المسلحين.

في إطار الاتحاد المغاربي ونراع الصحراء الغربية: هذا موضوع مفصله الأساسي العلاقات الجزائرية—المغربية التي شهدت تدهوراً كبيرًا عقب اعلان الرباط، في آب ١٩٩٤، فرض تأشيرات دخول على الجزائريين. فردت الجزائر باغلاق الحدود البرية بين البلدين. وجاءت هذه التطورات لتخرج إلى العلن خلافات بين البلدين على أكثر من قضية يأتي في مقدمها موضوع ازمة الصحراء الغربية، ولتكشف مدى تردي حال اتحاد المغرب العربي (الاتحاد المغاربي، تونس والجزائر والمغرب وليبيا وموريتانيا) ومدى الخلافات بين اعضائه.

ونتيجة لهذه الازمة، عاد شبح المحاور ليخيم مجددًا على المنطقة المغاربية، لكن في صيغة تختلف عن المحوريين اللذيين تبلورا في الثمانينات ووضعا كلاً من الجزائر وتونس وموريتانيا في حانب، والمغرب وليبيا في حانب آخر.

وبعدما أدى الخيلاف الجزائسريالمغربي على تسوية ملف الصحراء إلى شيلل مؤسسات اتحاد المغرب العربي منيذ اواحر ١٩٩٥ انتقل الصراع، بيدءًا من ربيع كواليس الاميم المتحدة. وشهدت البلدان كواليس الاميم المتحدة. وشهدت البلدان الافريقية (تموز ١٩٩٦) سباقًا جزائريًا- مغربيًا لكسب المعركة الدبلوماسية بعدما استقر الوضع العسكري في الصحراء لصالح المغرب حسدته جولات وزراء وموفدين من

البلدين إلى عواصم افريقية.

وفي ما يركز المغاربة دبلوماسيتهم على محاولة سحب اعتراف بلدان افريقية عدة بـ «البوليساريو» (هـ ذا الاعتراف كان أتاح للبوليساريو الحصول على عضوية منظمة الوحدة الافريقية)، يسعى الجزائريون لتوسيع رقعة الاعتراف وتأمين «محال حيوي» لعناصر جبهة البوليساريو في البلدان الواقعة حنوبي الصحراء في ظلل اطلاق تهديدات باستئناف العمليات العسكرية ضد المغرب.

واستطاع المغرب ان يقنع بوركينا فاسو بسحب اعترافها بـ«البوليساريو». وفي ما كان يتوقع ان تكرر السبحة، ردّ الجزائريون باقناع رئيس جنوب افريقيا نلسون مانديلا الاعتراف بــ«الجمهوريــة الصحراوية».

وأول من تضرر من عودة التوتر بين الجزائر والمغرب كان الاتحاد المغاربي، خصوصًا بعدما قررت الامم المتحدة سحب بعثتها المكلفة رعاية استفتاء تقرير المصير في الصحراء وابقت على مكتب مصغر للاتصالات السياسية، ما يعني تجميد «خطة السلام» التي صادقت عليها الامم المتحدة في ايار ١٩٩١.

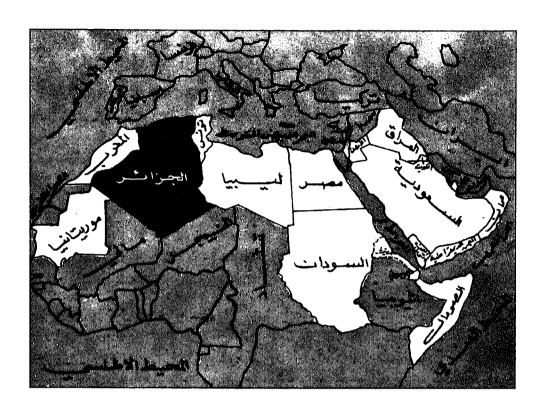
وترفع مضاعفات تأزم الوضع في الصحراء من درجة التوتسر بين البلدان المغاربية وسط عسودة الحديث عسن الاستقطاب الثنائي وظهور المحاور المتصارعة مجددًا.

وفي ظل التغييرات الدولية والاقليمية التي ألقت بآثارها على المنطقة منذ مطلع

التسعينات، ارتدت المحاور صيغة جديدة حتى كاد كل بلد مغاربي يشكل محورًا في ذاته. فلا يمكن القول اليوم (اواسط طبيعية مع كل من الجزائر وتونس، تشكل محورًا مع الرباط على الرغم من تقاطع مواقفهما احيانًا وتباعدها احيانًا أخرى كذلك لا يمكن اعتبار تونس في محور مع الجزائر على رغم توتر العلاقات التونسية المغربية لاسباب لا علاقة لها بنزاع الصحراء المغربية لاسباب لا علاقة لها بنزاع الصحراء مراحله الاعتراف بجبهة بوليساريو ولا حتى معوا للوساطة بين المغرب وبوليساريو.

وعلى رغم العلاقات المتينة بين الجزائر ونواكشوط (موريتانيا) يصعب الحديث عن محور جزائري-موريتاني ضد المغرب، كون الموريتانيين عانوا كثيرًا من مضاعفات التسهيلات السيّ منحوها للبوليساريو في اراضيهم خلال الثمانينات على اضطراب أمنهم الداخلي واهتزاز علاقاتهم مع المغرب. ولعل هذه المخاوف على التي تفسر التشدد الذي تظهره موريتانيا حاليًا (اواسط ١٩٩٦) إزاء استغلال عناصر حبهة البوليساريو لحدود موريتانيا الشمالية المتاخمة لاقاليم المغرب الصحراوية.

وخلاصة القول ان الاوضاع المغاربية، بشكلها الحالي (١٩٩٦)، مرشحة لمزيد من التوتر بسبب تفاعل الخلافات الثنائية ومضاعفات الصراع الجزائري المغربي على الصحراء. فالجزائر والمغرب يشكلان العمود الفقري لاتحاد المغرب



العربي (راجع «اتحاد المغرب العربي»، ج١، ص ٩٠-٩٦؛ «تونسس» في هــذا الجـــزء؛ وبلدان اتحاد المغرب العربي الأخرى، إضافة إلى الصحراء الغربية في الاجزاء اللاحقة).

في إطار قضية «أزواد» (الطوارق):
تهم الجزائر ليبيا بتغذية الصراع بين جبهات
«الازواد» والحكومة المركزية في مالي،
والذي يعتبر الجزائريون استمراره (الصراع)
مصدر تهديد لأمنهم ونافذة لخطط تقسيم
ترمي لوضع خارطة جديدة للمنطقة بانشاء
دولة للازواد (الطوارق) في موطنهم الاصلي
شمالي مالي وتشمل اجزاء من جنوبي الجزائر
والنيجر وموريتانيا.

ومن المعروف ان حركات الأزواد ارتبطت، بعد انتقالها للعمل المسلح في ١٩٩١، بليبيا إذ تلقت منها الدعم المادي

والعسكري وعقدت مؤتمرها التأسيسي واحتماعاتها في العاصمة الليبية. وفيما ضم التنظيم الأم «الحركة الشعبية لتحرير أزواد» عناصر من العرب والطوارق والسود الذيب يقطنون منطقة أزواد شمالي مالي ويطلبون الاستقلال عن باماكو، أو في الاقل، حكمًا ذاتيًا للأزواديين، تفجر التنظيم إلى ثلاثة فصائل هي «الحركة الشعبية للزواد»، و «جيش تحرير أزواد»، و «الجبهة الشعبية لتحرير أزواد»، و دعم الليبيون إنشاء فصيل رابع هو «الجبهة العربية الاسلامية للازواد» بزعامة الذهبي ولد سيدي محمد.

وبسبب ضيق الجزائس من تسامي الخطار التوتر والصراع في منطقة الساحل الافريقي بعدما ارتدى النزاع المسلح بين حبهات الازواد والحكومة المركزية المالية ابعادًا عسكرية واسعة فإنها سارعت إلى

حمل الطرفين المتنازعين على الوصول إلى تسوية سلمية مخافة تدويل الصراع، خصوصًا ان اطرافًا دولية نافذة لم تخف اطماعها في المنطقة المعروفة بثرواتها الطبيعية والمعدنية الكثيرة.

رعت الجزائر أول مؤتمر للمصالحة في باماكو بين الحكومة المركزية والفصائل الاربعة في نيسان ١٩٩٢ والذي اسفر عن وضع «الميشاق الوطين للسلام» والاتفاق على آلية لحل الاجتحة المسلحة ودمج مقاتليها في القوات النظامية واعادة ٢٠٠ ألف لاجيء كانوا هاجروا إلى الجزائس وموريتانيا وبوركينا فاسو إلى مواطنهم الاصلية. إلا ان التوتر عاد مجددًا بعد اغتيال العقيد بلال سلوم زعيم «الحركة الشعبية للازواد» وأحد الصناع الرئيسيين لمعاهدة السلام مطلع ١٩٩٤ وتسجيل بطء كبير في اعادة اللاجئين (بسبب شح مصادر التمويل الدولية) وتعثر عملية دمج المقاتلين التي قدرت اعدادهم بسبعة آلاف رحل في الجيش المالي.

وسارع الجزائريون إلى استضافة لقاء في القليعة ثم في تمنراست (جنوبــي الجزائـر) كرس عودة الطرفــين المتصــارعين إلى مــائدة

المفاوضات واسفر عن وضع خطة لانهاء القتال ودمــج ١٥٠٠ مقــاتل في القــوات النظامية واقفال قواعد الجبهات الازوادية.

إلا ان الجزائريين يشكون في ان ليبيا تعمل على عرقلة تنفيذ بنود الاتفاق، ويحملونها جزءًا من المسؤولية في استمرار التوتر (اواسط ١٩٩٦) والاعمال المسلحة في شمالي مالي كون الفصائل الازوادية ما زالت مرتبطة بها وتتلقى منها الدعم.

ويشعر الجزائريون بضيق شديد من تعثر المصالحة الازوادية-المالية وتعفن الاوضاع في منطقة الساحل الافريقي ما يشكل مناحًا مناسبًا لمعاودة طرح فكرة التقسيم والانفصال وإحياء مشروع «دولة الطوارق» الذي يهدد وحدة الجزائر.

في هذا السياق، دعهم الجزائريون طلبات قدمته الحكومة المالية للحصول على تمويل يساعد في تنفيذ بنود معاهدة السلام، وشددوا على ان «الدور الليبي يمكن ان يكون بناء أكثر لو ساعد في تمويل خطط اعادة اللاجئين ودمج المقاتلين الأزواديين في الجيش والاجهزة الادارية النظامية» (راجع «ازواد، بلاد الطوارق»، ج٢، ص ٢٢٨).

# الاسلام الجزائري

(كل ما يرد تحت هذا الباب «الاسلام الجزائري، حتى العنوان الفرعي «جبهة الانقاذ الاسلامية في عهد بوضياف» مستنده الاساسي دراسة د. حورج الراسي التي نشرتها «الحياة» على ١٥ حلقة، ص ١٤، بين ٤ و٢٠ أيلول ١٩٩٣، تحت عنوان «الاسلام الجزائري من عقبة بن نافع إلى عباسي مدني». ود. حورج الراسي كاتب وصحافي لبناني، مدير «المركز العربي للتوثيق والاعلام» ومجلتي «الحوار» العربية و «الحوار الدولي» بالفرنسية في باريس؛ ويحمل و حكوراه في العلوم الاجتماعية من جامعة السوربون عمن اطروحته حول «التعريب في الجزائري»،

العمق الحضاري بوبوي-اسلامي: لقد شهد تاريخ الجزائسر قديمًا وحديثًا تراكمات حضارية واثنية ولغوية ومذهبية متعددة، ولكن العمق الحضاري لجزائر اليوم يشتمل على عنصرين لا ينفصلان: الاسلام كدين وحضارة، والبربرية كجمنور إثنيمة وثقافيمة. وبعكس نظرتهم إلى المستعمرين المتعاقبين، نظر البربر إلى الاسلام على انه رسالة حضارية لم تأت لتدمر ما بنوه بل تضفى عليه بعدًا كونيًا وروحيًا. فاعتنقوا الدين الجديد بسرعة كبيرة وشكلوا جحافله المنتصرة التي عبرت المضيق مع طارق بن زياد، ولعبوا دورًا رياديًا في تشييد البيت الفاطمي وفي بناء القاهرة جوهرة الاشعاع العربي الاسلامي، وفي تعريب المغرب العربي بأسره. إذ لا يمكن القول إن بضعة آلاف من الجنسود العسرب والمستعربين الذيس جماءوا مع الحملة الاولى كانوا قادرين وحدهم ليحققوا للاسلام ما تحقق له في المغمرب العربسي وفي اوروبــا

من انقلاب حضاري شامل، وهو الامر الذي عجزت فرنسا عن تحقيقه في الجزائر طيلة قرن وثلث القرن وبمؤازرة مليون حندي مدجحين بالسلاح الحديث.

فالاسلام هـو صانع النهضة في شمالي افريقيا. وتبناه اهلها وجعلوه أساس تنظيماتهم الاجتماعية والسياسية وجوهر معتقداتهم الدينية. وازداد باستمرار وزن السكان المحليين في حيـش الاسلام منذ بدايات الفتح وبخاصة منذ اواحر عهد الخليفة عمر بن الخطاب.

التعويب: ولم تبدأ عملية التعريب إلا في وقت لاحق. ولا شك في ان القبائل الهلالية لعبت فيها دورًا كبيرًا لما كان يحيط بها من اساطير، على رغم الكلام القاسي الذي خصها به ابن خلدون. فقد كان السكان المحليون يطمحون بدورهم إلى امتلاك لغة القرآن الكريم. وساعدت بنيتهم القبلية على ذلك لأن زعماء القبائل سبقوهم إلى اعطاء القدة وإلى تعريب لسانهم بعد اسلام قلوبهم.

وساعد على انتشار العربية ظهور الدول في المغرب المسلم، وحلول هذه اللغة كأداة صلاة ووسيلة اتصال لا مع دول المشرق العربي فحسب ولكن كذلك مع الاندلس في أوج ازدهارها. فقد اصبحت لغة الضاد هي لغة العلم والتعليم والتحصيل بمحض اختيار القبائل البربرية القاطنة في تلك الديار، والتي تحولت بدورها إلى عنصر حي في نشر الدعوة الاسلامية وتوسيع أداء اللغة العربية. والأمر يشبه إلى حد كبير ما حرى في المشرق العربي، حيث ان شعوب تلك المنطقة كانت لها هي الاخرى لغاتها المختلفة قبل ان تتبنى العربية لغة حوار وعلم وحضارة.

ونجد اليوم أن التجمعات السكانية غير المعربة تاريخيًا في الجزائر إنما ينحصر وحودها في أعالي الجبال كمنطقة بالاد القبائل والهوغار والأوراس، كما هو الأمر في مناطق الأطلس

الأعلى والريف في المملكة المغربية. ما عدا هذه المفارقات الجغرافية يمكن القسول بلا تردد ان الشعب الجزائري بأسره معني بالبربرية كتراث تاريخي مشترك وقد انخرط انخراطا كاملاً في الدعوة الاسلامية وفي اللغة العربية.

وقد دأب الاستعمار الفرنسي منذ احتسلال البلاد على محاولة تشويه الهوية الثقافية الموحدة للشعب الجزائري، وعلى محاولة ضرب شخصيته المميزة عبر إثارة النعرات الاتنية تارة ومحاولات التنصير تارة أحرى، وعبر تغليب البربرية على العربية كلما سنحت الفرصة، وتشجيع الهجرة إلى فرنسا، إلى آخــر سلسـلة التقسـيمات الاداريـة والعسكرية التي ابتدعوها لمنع تلاحم السكان وتمازجهم والابقاء على البنى القبلية والاقطاعية الكفيلة بحماية مصالحهم. ولقد أدلى الجنرال ديغول بتصريح شهير في ١٦ ايلول ١٩٥٩، أي قبل عــام من بدء مفاوضاته السرية ثم العلنية مع جبهة التحرير الوطني الجزائرية، وجاء فيه: «في أي وقت من التاريخ، وتحت أي شكل من الاشكال، لم يكن هناك دولة جزائرية ولا أمة جزائرية... لم يكن هناك سوى فسيفساء من القبائل». وبعد عامين فقط من هذا الاعلان اضطر ديغول إلى استقلالها بقوة السلاح وشكلت الدولة الجزائرية المستقلة.

الاسلام الجزائري مع الامير عبد القادر:

الامير عبد القادر الجزائري هو الوريث الروحي لعائلة كرست حياتها لخدمة الدين، وتنتمي إلى الطريقة «القادرية»، وهي «زاوية» يغلب عليها طابع التصوف. فقد حفظ القرآن الكريم منذ نعومة أظافره، ووسع دائرة معارفه فدرس العلوم الاسلامية إلى حانب علم الفلك والرياضيات واللغات الاحنبية. أحاط نفسه بمجلس من العلماء والوجهاء والمستشارين.

فالعبرة الاولى في تجربته كسانت التسلح بالدين لصهر وحدة الشعب ومواحهة الغنزو. والدين في مفهومه كان ظاهرة حضارية كاملة، فقد اشترط على القبائل التي بايعته ان تخسوض الحرب معمه ضد المحتل، وان تلتزم بحماية الناس والممتلكات واحترام مبادىء الاسلام، وطبـق مبـدأ «لا إكراه في الدين» وحوّل البيعة إلى علاقة مدوّنة ومحددة بين الحاكم والمحكوم. فأعلن دستورًا وأنشأ دولة بالمعنى الحديث للكلمة لهما حكومتهما المؤلفة من وزراء يمثلون السلطة التنفيذية. وقسّم البلاد إلى ثماني مقاطعات. وشكل مجلسًا نيابيًا (محلس شورى من ١١ عضوًا يمثلون تلك المقاطعات. وأوجد سلطة قضائية موحدة ومستقلة. واهتم بقطاع التعليم فجعله بحانيًا وفي متناول الجميع. وكمان «أول من أدحمل نظمام الوحبة الغذائية المدرسية» (هذا ما ذكره إدريس الجزائري، حفيد الامير عبد القادر والرئيس السابق للصندوق الدولي للتنمية الزراعية في كلمته لمناسبة الذكري ٥٩ ١ لمبايعة الامير عبد القادر، نشرتها «الحياة» في عددها تاريخ ٨ شباط ١٩٩١). وأولى عناية حاصة بكل ما له علاقة بالعلم والثقافة، فكوّن مكتبة ضخمة، وكانت الكتب تنتقل معه من مدينة إلى أخرى. وبعد خسارته في موقعــة «سمــالا» عــام ۱۸٤٣ امام دوق «اومال» (سور الغزلان) كسانت المكتبة الهدف الاول الذي احرقمه المدوق وكمانت موجودة في مدينة تاغدمبت Tagdempt.

كان الامير جمع تحت سلطته كل المناطق التي ظلمت حمارج السيطرة الفرنسية، وادار بدءًا بالعام ١٨٣٩، دولة حقيقية جعلت من تاغدمبت (تقع بجوار مدينة تيارت) عاصمة لها. وظل الامر كذلك حتى خسارته في كانون الاول ١٨٤٧.

يعتبر المؤرخون ان مأثرة الامير عبد القادر الجزائري كانت اول ترسيم فعلي لما ستكون عليه في ما بعد الدولة الجزائرية الحديثة. وأهم من الدولة في حد ذاتها المحتوى الحضاري الذي اراد الأمير ان

يضيفه على نضاله. فقد أدرك في وقت مبكر منذ قرن ونصف قرن ان الصدمة مع الغرب ليست عسكرية وحسب لكنها أولاً وقبل كل شيء صدمة حضارية بابعادها العلمية والتقنية. وفهم ان هزيمته لا ترجع فقط إلى أسباب ظرفيـة ولكـن إلى اسباب بنيوية كذلك. وبرغم تربيته الاسلامية الراسخة وثقافته العربية الاصيلة، كان يرفض تمامُّـــا الجمود الفكري والانغلاق في أسر البنبي التقليدية والمحافظة. فإلى جانب دفاعه عن إنجازات الحضارة العربية-الاسلامية، وإلى جانب نقده لبعض حوانب الحضارة الغربية، إلا انه لم يغمض عينه عن التفوق التقني لاوروبا وسا أتـت بــه حضــارة الآلــة وبداية التصنيع، لا بل رأى انه لا بــد للمحتمعـات العربية عمومًا وللمجتمع الجزائري حصوصًا من ان ترفع هذا التحدي وتلج طريق التطور العلمي، وإلا ظلت على الدوام تلهث وراء حضارة الغرب.

لقد مارس الامير عبد القادر عملية التحديث حلال ١٧ عامًا من الحكم والمقاومة. فبالاضافة إلى البنى الدستورية والمؤسسات التمثيلية التي ارساها في الدولة الجزائرية الفتية، اهتم اهتمامًا حاصًا بالنواحي الاقتصادية وبتطوير التجارة وشدق طرق المواصلات. وأدرك منذ ذلك الوقت المبكر أهمية صناعة الحديد والصلب في ترسيخ الاستقلال الاقتصادي وتحريك عجلة الصناعة واستطاع المتعنع اسلحة القتال من بنادق ومدافع وذحائر.

ومن المفيد ان نلاحظ ان عملية التحديث هذه كانت متزامنة تمامًا مع ما كان يقوم به محمد علي في مصر، ولو أتيحت لتجربة هذا الأخير ان تتم ولتحربة عبد القادر ان تتواصل في الجزائسر لكان وجه العالم العربي مختلفًا تمامًا اليوم، وعلى الارجح وجه العالم بأسره...

وإلى حانب ذلك، هناك دور اللغة العربية في عهده. إذ كانت العربية الفضحى هي اللغة الرسمية في دولته، وبها تكتب كل المراسلات

الرسمية حتى تلك التي كان الامير يتبادلها مع العسكريين الفرنسيين ومع المسؤولين الأجانب... ولم نسمع ان احدًا اعترض على استخدام اللغة العربية في الحياة العامة امام الأمير عبد القادر، على عكس ما هو حاصل اليوم (راجع «الامير عبد القادر الجزائري» في النبذة التاريخية).

#### الاسلام مع حفيد عبد القادر الامير خالد

عبد القادر: في ١٩٠٤، صدر قانون يمنع تدريس العربية إلا باذن حاص من سلطات الاحتىلال. وأصبح استخدام اللغة العربية في الحياة العامة مقتصرًا على محاكم الاحوال الشخصية، ومحصورًا في جنوبي الصحراء الكبرى. وكانت السلطات، قبل هذا القانون بسنوات، بدأت بمصادرة الاراضي الخصبة لمصلحة المستعمرين الجدد القادمين من فرنسا، وانتهجت اساليب (من حلال قوانين) تفكيك المحتمع الجزائري، وبذلت محاولات دؤوبة لتشجيع استعمال البربرية لدى بعض القبائل

في هذه الاحواء، حاء الامير حالد عبد القادر وأطلق فترة من النضال السياسي بمباشرته العمل السياسي الفعلي بتأسيس «بحمة شمال افريقيا» عام ١٩٢٣. وهي فترة بدا فيها استمرار النضال المسلح ضربًا من المستحيل بعده ثورة الامير عبد القادر ومن بعده ثورة المقراني والعديد من الانتفاضات المسلحة هنا وهناك والتي سحقها الغزاة بقسوة شديدة.

أما عن الدور الحقيقي للأمير حالد عبد القادر فما يزال الجدل قائمًا حول ما إذا كان رائدًا للوطنية أم للاصولية، للاندماج أم للاستقلال؟ شارل أندريه حوليان كتب عنه في ١٩٥٢ انه «رائد الاستقلال»، بينما رأى مصطفى الأشرف في ١٩٧٢ انه اكتفىي بطلب «بعض الاصلاحات»، وكان نصيرًا لـ «الموتمر الاسلامي» الداعى للاندماج. وبينهما يقف شارل أغيرون

فيرى ان خمالدًا لم يكن بطل الاندماج ولا رائد الوطنية بـل مشل صحـوة الاســلام بــين ١٩١٩ و١٩٢٤ واحتحـاج الشـــباب المثقــف علـــى الاستعمار.

الاسلام مع مصالي الحاج: ما يسلحل لمصالي الحاج، رغم خلافه مع «جبهة التحرير الوطني» (F.L.N.) إلى حد الارتماء بشكل كامل في احضان الجيش الفرنسي في ١٩٥٧ (راجمع «مصالى الحاج» في باب زعماء ورجال دولة) انه ربّي الرعيل الاول من المناضلين وأعطى لنضالهم ثلاثة ابعاد رئيسية: البعد الاحتماعي من خلال المطالبة بالاصلاح الزراعي والاهتمام باوضاع الفلاحين الذين كانوا يشكلون الغالبية العظمى من ابناء الشعب؛ والبعد الفكري من حلال إقامة نـوع من التكامل بين الفكر الاشتراكي والدين الاسلامي؛ والبعد القومي من حلال ضم ممثلي دول المغرب العربي إلى حزبه «النحمة» (مصالي عن الجزائر، والحبيب بورقيبة عن تونس، وعلال الفاسي عسن المغرب) ومن حلال الانفتاح على الفكرة العربية بخاصة بعد اشتراكه في المؤتمر الاسلامي-الاوروبسي المنعقــد في جنيــف في ١٢ ايلول ١٩٣٥ ، بمبادرة من شكيب ارسلان احد رواد النهضة العربية في ذلك الوقت. وكمان لهـذا اللقاء أثره الكبير على التوجهات اللاحقة لمصالي الحاج إذ ساهم في تحريره من السطوة السياسية والايديولوجية الحي كانت تفرضها عليه الامميسة الثالثة الشيوعية، ومن الضغط الفكري العلماني-الاندماجي الستي كانت تمارسه الجمهورية الثالثة الفرنسية. وقد ترسّخ منذ ذلك الوقب التوجمه الاسلامي والعربى لدى الرعيل الاول من الجزائريين المتأثرين باجواء العاصمة الفرنسية في مرحلة ما بين الحربين. وكانت المطالب المتعلقة بصون حرمة الدين والاعتراف باللغة العربية وتدريسها على رأس مطالبهم على الدوام.

الاسلام مع فرحات عباس: بدأ فرحات عباس عمله السياسي في الثلاثينات ناكرًا حتى وجود الجزائر ومطالبًا بالاندماج بفرنسا. لكنه انتهى إلى الانضمام إلى الثورة الوطنية المسلحة في الخمسينات بسبب ما عاينه وعاشه مسن تمييز عنصري وهو متطوع في الجيش الفرنسي (راجع «فرحات عباس» في باب زعماء ورجال دولة).

مع بداية تحوله، أصدر مع عدد من رفاقه وثيقة عام ١٩٤٣ أطلقوا عليها إسم «بيان الشعب الجزائري» تضمن رؤية واضحة وحريثة لنهسج سياسي جديـد. وأهـم نقطـة في هـذه الوثيقـة هـي المطالبة بحرية الديانة لجميع السكان والعمـل.بمبـدأ فصل الدين عن الدولـة. والمعروف ان هـذا المبـدأ كان معمولاً به في فرنسا. ومن المفهوم ان يطالب به فرحات عباس ورفاقه على اعتبار انه سيخلص الاسلام من ضغوط وتدخلات الادارة الاستعمارية في الشؤون الدينية ومسائل الاحوال الشخصية. ولكن مثل هذا المبدأ لم يعد يطرح على الاطلاق بعد الاستقلال على اعتبار ان الاسلام لا يتحزأ من الشخصية الجزائريــة والمصــدر الأساســي للتشــريع. ولم نعد نسمع صداه إلا على لسان حزب جزائري حديث العهد تأسس ضمن إطار التعددية الحزبية المعمول بها منذ احداث تشرين الاول ١٩٨٨، هو «التحمع من احمل الثقافة والديمقراطية» المذي يتزعمه سعيد سعدي. وهمو حـزب يرتكـز على قاعدة قباتلية، وعلى ايديولوجية علمانية، ولا يجد حرحًا في المطالبة بالابقاء على اللغة الفرنسية حيث هي وتدريس البربرية في المدارس والجامعات. وبحرد طرح مثل هــذا الموضوع في بلــد كـالجزائر، لعب فيه الاسلام على الدوام دورًا حوهريًا في المحافظة على الشخصية الوطنية، له مدلولات مهمة على صعيد الصراع الدائر حاليًا بين من يريدون استخدام الدين كطريق إلى السلطة، ومن يريدون ابعاد السلطة عن كل دين. ومن المفيد ملاحظة ان فرحات عباس طرح وثيقته الاستقلالية التي يمكن

وصفها بأنها «علمانية» في وقت اشتد فيه نضال المشرق العربي ضد الاستعمار الفرنسي وبدأت فيه الاحزاب والتيارات القومية بالظهور، كما احذت تتعالى الصيحات الداعية إلى الوحدة العربية.

الاسلام مع «جمعية العلماء»، بن باديس: بدأ بن باديس إرساء دعائم هذه الجمعية منذ ١٩٢٥، وأصدر عدة بحلات، وكان يتفادى العمل السياسي المباشر (حتى لا يوجد ذريعة لدى السلطات الفرنسية لنفيه)، ويهتم بالكتابة والنشر والتعليم. فدعم قيام «فدرالية المنتخبين المسلمين» التي تزعمها بن جلول، وشجع على تأسيس «المؤتمر الاسلامي الجزائري» الذي وضع لائحة مطالب من ضمنها: اصلاح المحاكم الشرعية، الرحاع المعاهد الدينية إلى المسلمين، اعسادة الوقاف، وإلغاء اعتبار اللغة العربية بمثابة لغة أحسية.

كتب مقالات عدة يرد فيها على دعاة «التفرنس». وعندما كان وزير حربية فرنسا دالان يقول بعنجهية: «فرنسا معها المدفع»، كان بن باديس يرد عليه: «والجزائر معها الله». وعندما كان دالان يقول ما ردده ديغول في ما بعد: «لا أعرف شعبًا وحد في التاريخ إسمه الشعب الجزائري»، كان بن باديس بثلاثيته المشهورة التي أصبحت بطاقمة تعريف لشعبه: «الاسلام ديني، والعربية لغيّ، والجزائر وطيي»، ويضيف قوله المأثور «شعب الجزائر مسلم... وإلى العروبة ينتسب»، وكان هذا في عامي ١٩٣٧ - ١٩٣٨.

كانت جمعية العلماء تفتح «المدارس الحرة» في شتى انحاء البلاد لكي تدرس برامج من وحي عربي-اسلامي، وتنظم المحاضرات، وتفتح المساحد امام طلاب العلم، وتصدر الصحف الاصلاحية، وقيي النوادي والمراكز الثقافية، بحيث تحولت نشاطاتها إلى موجة عارمة مكنت الشعب من إحياء لغته العربية واستعادة هويته الدينية.

من كتاباته المعبرة عن الاسلام الاصلاحي الذي دعا إليه: «الاسلام الوراثسي لا يمكن ان ينهض بالامم، لأن الامه لا تنهسض إلا بعد تنبه افكارها وتفتح انظارها». وكانت لمه نظريته الراسخة في وحدة الشخصية الجزائرية إذ يرى انهما «كانت مازيغية من قديم عهدها، لم تخرج بها عن مازيغيتها كل الغزوات التي سبقت الاسلام، إلى ان تصاهر العرب والبربر في ظل الاسلام، واستزجوا معًا بالحضارة العربية واللغة العربية، إذ ليس تكون الامة يتوقف على اتحاد دمها، ولكنه متوقف على اتحاد قلوبها وارواحها وعقولها، اتحادًا يظهر في وحدة اللسان وآداب، واشتراك الآلام والآمال». ويحتل البعـد العربي، المغـاربي والمشـرقي، مكانــة حاصة في فكر بن باديس: «وليست العربية باحدكم من أب ولا أم. وإنما هي اللسان، ومن تكلم بالعربية فهو عربي». واعتبر الوحدة السياسية للامة العربية هدفًا ينبغي تحقيقه، وجعل الدين حليف التقدم.

بعد وفاة مؤسس جمعية العلماء بسن باديس في ١٦ نيسان ١٩٤٠ (راجع «بن باديس» في باب زعماء ورجال دولة)، واصل حمل رسالته عدد من رفاقه وعلى رأسهم الشيخ محمد البشير الابراهيمي والشيخ مبارك الميلي. و«المكتب الدائم لمجلس ادارة الجمعية» الذي ما يزال قائمًا كثيرًا مسا ينشغل في امور الدفساع عسن الجمعيسة في وجمه منتقديها الذين يعتبرون انها كانت «أقبل من اصلاحية ومسايرة إلى أقصى الحدود للسلطات الفرنسية...» فيذكر بمواقف بن باديس وبسأن الجمعية «لم تكن إصلاحية فحسب بل كانت ثورية كذلك. وهي لم تشاً ان تتحول إلى حزب سياسي لأنها حصرت دورها بالقيام بثورة ثقافية عبر شبكة المدارس الحرة التي أنشأتها وعبر جمعيات الكشافة والمؤسسات الخيرية والدعوة والخطب في المساحد...». ويذكر كذلك بالنداء الرسمي الــذي وجهه الشيخ البشير الابراهيمي الذي رأس الجمعية

حلفًا لبن باديس، وذلك على موجات إذاعة «صوت العرب» القاهرية يوم ١٤ تشرين الثاني ١٩٥٤، ودعا فيه الشعب الجزائري إلى الالتحاق بالثورة حتى تحقيق الاستقلال. والمحور النقدي الغالب حول دور جمعية العلماء يرتكز على فكرة انها اتسمت دائمًا بالطابع التقليدي أكثر مما اتسمت بالطابع الاستقلالي، ولم تصبح كذلك إلا بعد انطلاقة حرب التحرير. لكن، مهما يكن من أمر هذا الجدل فمن المؤكد ان جمعية العلماء دفعت بالبلاد في اتجاه ايجابي، وكان لها دور ثقافي رائد خصوصًا وانها لم تقل يومًا انها ارادت ممارسة العمل السياسي المباشر.

وقد حرى إحياء الجمعية منذ سنوات، أي مع بداية الازمة الجزائرية الحالية، لتلعسب دورًا سياسيًا داخليًا كرديف لـ «جبهة الانقاذ».

الاسلام الريفي، الزوايا: «جمعية العلماء المسلمين» التي أسسها بن باديس لم تكن تحارب على حبهة الاستعمار وحسب، بل كانت تحارب كذلك على جبهة أحرى محلية دينية متمثلة بجمعيات دينية عديدة، أهمها الطرقية والصوفية الارياف. ولا يخفى ان الادارة الاستعمارية عرفت كيف تتسلل إلى هذه الجمعيات، وتنجح في احيان كثيرة. وينقل المؤرخ الجزائري والكــاتب الدكتــور صالح خرفي عن «بيرك» مدير الشؤون الاهلية اثناء الحرب العالمية الثانية قوله: «لقد وصل بنا امتهان واحتقار الدين الاسلامي إلى درجة اننا اصبحنا لا نسمح بتسمية المفتى أو الامام إلا من بين الذين اجتازوا سائر درجات التجسس، ولا يمكن لموظف ديسي ان ينال أي ترقية إلا إذا أظهر للادارة الفرنسية احملاصًا منقطع النظير».

أما الزوايا الدينية فهي بـلا شـك الاوسـع انتشارًا وتمتاز عن الاخويات والجمعيـات المرابطيـة والطرق الصوفية بـأمرين: الاول انهـا موجـودة في

اماكن محددة باعتبارها اساسًا مدارس دينية. والثاني انها غالبًا ما تشتمل على أضرحة الاولياء الصالحين. ثم ان الأثمة والشيوخ القيمين عليها غالبًا ما يتوارثون هذه المهمة أبًا عن حد.

ومن المعروف أن المدارس القرآنية والزوايا انتشرت وازدهرت في العهد التركي، وان الزوايـــا، في غالبيتها، ذات «طبيعة ريفية بحتة»، ولعبت دورًا طليعيًا في اعملاء شأن الديس ونشر اللغة العربية. ووصل الامر ببعض الحكام الاتراك ان جعلوا اللغة العربية متداولة رسميًا في اداراتهم وفي مناطق حكمهم. هذا ما فعله مثلاً الحاج أحمد باي المعروف باسم «باي قسنطينة» وهو من أصل كولوغلي (تركي) ولكنه ولد حوالي العـام ١٧٧٤ في هـذه المدينة عاصمة الشرق الجزائري، ودافع عنها ضد الغزو الفرنسي، وألحق عام ١٨٣٦ هزيمة بجيش الاحتلال، ذاع صيته على أثرها. وكان أحمد باي شديد الحرص على تطبيق مبادىء الشريعة وجعل من العربية اللغة الرسمية في ادارته. وامتلا حكمه حتى شمل كل منطقة شرقى البــــلاد وصـــولاً إلى الساحل إلى ان وقعت قسنطينة بيد القوات الفرنسية عام ١٨٣٧ بعد سبعة اعوام على دحولها الجزائر. وتقول الرواية الشعبية ان النسوة في هـذه المدينة ما زلن حتى اليوم يتشحن بالسواد حــــــادًا على سقوط تسنطينة، ونهاية حكم احمد باي الذي تعلق به سكان شرقى البلاد تعلقًا كبيرًا.

ولكن الملفت للنظر حقًا في تلك الفترة هو مستوى التعليم عشية الغزو الفرنسي والدور الـذي لعبته الزوايا في هذا الجال. فالشهادات الصادرة عن مختلف المؤرحين والمعاصرين لتلك الفترة (بما في ذلك الفرنسيون) تجمع على القول بأن نسبة الأميين في الجزائر عام ١٨٣٠ كانت أقلل مما كانت عليه في فرنسا بالذات إلى مجموع عدد السكان (راجع ما كتبه فالسن استرهازي وأوربان في مجلة «التاريخ الحديث والمعاصر» تحت عنوان في الجزائر عام ١٨٣٠»

عدد ايلول ١٩٥٥). وجاء في المحاضر والتقارير التي كان الجنرال فالازيه يرفعها إلى «لجنة افريقية» هذا النص الوارد في الجلسة المنعقدة في كانون الثناني ١٨٣٤: «إن كل العرب تقريبًا يعرفون القراءة والكتابة. ففي كل قرية توجد مدرستان». وبعد عشرين عامًا على بدء الاحتلال، رفع تقرير إلى نابوليون الشالث حاء فيه: «إن الدراسات الاسلامية كانت مزدهرة عشية الاحتلال».

ومن الطبيعي ان يزداد دور الزوايا، مع الاحتلال، باعتبارها الملحأ الوحيد المتبقي للحفاظ على الدين واللغة. وكان التعليم في الزوايا يقتصر في احيان كثيرة على حفظ القرآن. لكن بقاء الزوايا في مناطق الريسف النائية أو المحاصرة أو المعيدة عن المدن ومراكز التحمعات السكانية الكبيرة لم يتح للدين وللغة المرتبطة به فرص التطور والانفتاح ومعايشة قضايا العصر، ما ترك بصماته في ما بعد على حصائص الاسلام الجزائري وعلى المصاعب التي واجهتها عملية التعريب، بالاضافة إلى السياسية الاستعمارية التي ضاقت بها حتى المدارس القرآنية والزوايا النائية.

ففي منطقة قسنطينة كان هناك قبل الاحتلال ٢٠٠٠ مدرسة وزاوية و لم يبق منها بعده سوى ٢٠٠٠ وفي منطقة عنابة كان يوجد ٣٩ مدرسة و٢٧ مسجدًا وزاويتان، وبعد سنوات لم عدد هناك سوى ثلاث مدارس و ١٥ مسجدًا. ففي يعد هناك سوى ثلاث مدارس و ١٥ مسجدًا. ففي الم نابوليون الثالث تنص على: «علينا ان نعيق قدر المستطاع تطور المدارس الاسلامية-الزوايا-علينا ان نسعى بكلمة واحدة إلى تجريد الشعب علينا ان نسعى بكلمة واحدة إلى تجريد الشعب المسلم (Indigène) من كل اسلحته المعنوية والمادية». ولم تفكر الادارة الاستعمارية بتوفير حد أدنى من العلم لأقلية محدودة من السكان المحليين ولم المدارس التي أنشأتها هذه الإدارة ابتداء من فعملت المدارس التي أنشأتها هذه الإدارة ابتداء من العلم تكوين بعض الموظفين لإغراض دينية

مثل شغل منصب الامامة واصدار الفتاوى والعمل ضمن المؤسسات القانونية والقضاء ومصالح الترجمة، وباختصار كل ما يساعد على تأطير ومراقبة مجموع «السكان المحليين» (Indigenes). وأنيطت بهذه المدارس مهمة ثانية اساسية هي عاربة الدور الذي كانت تضطلع به الزوايا.

هكذا عاشت الزوايا حلال قرن ونصف القرن بين مطرقة الادارة الاستعمارية وبين سندان «جمعية العلماء المسلمين» ومختلف المثقفين (من حملة الثقافة الفرنسية) واوساطهم في المدن، والناشطين والمناضلين والثوار (مع ثورة التحرير) العاملين بهدف إقامة الجزائر المستقلة وفقًا للمبادىء السياسية الحديثة ذات المصدر الغربي.

فكان يجب انتظار شهر ايار ١٩٩١، أي بعد أكثر من ٣٠ سنة على الاستقلال لكي تشهد العاصمة الجزائرية انعقاد أول ندوة وطنية حول الزوايا. فحاء ممثلـو الزوايـا مـن شـتى انحـاء البـلاد وفاق عددهم الـ٠٠٠ مندوب والتأم شملهم في «قصر الامم» في نادي الصنوبر. واستعاد الخطباء تاريخ مؤسستهم ودورها في حماية الدين وحفظ اللغية ومساعدة المحتاجين. وتقرول بعض الاحصاءات ان عدد الزوايا في الجزائر يبلغ اليوم حوالي خمسة آلاف زاوية أي ان كـل قريـة تقريبًـا فيها زاوية أو أكثر. وشيوخ الزوايا يرفضون تمامًا ان يُنعتوا بأنهم يمارسون السياسة، ويعتبرون ان الزاوية قامت اولأ للتربية الدينية ولتحضير الطلاب للدراسات العليا والجامعية انطلاقًا من حفظ القرآن وتعليم السنة. ثم انها لعبت دورًا إنسانيًا واحتماعيًا من حملال إيواء المشردين ومساعدة المعوزين. كما يمكن للزاوية ان تتحول إلى مسحد. والزوايـا تنتمـي إلى المذهـب المــالكي الســائد في الجزائر، وتكن اعجابًا شديدًا بسيرة ابن حلدون وتراثه.

من خمسة قرون: حساسية مفرطة ضد «جمعية العلماء المسلمين» التي يعتبرونها نخبوية وبنست «المدنية الفرنسية»، وان العلماء تحالفوا مع «حزب المنتخبين» أي الذين انتخبوا وسعوا إلى الاندماج مع فرنسا من أتباع بن حلول، واعطوا اصواتهم للحزب الشيوعي الفرنسي بدل اعطائها لحزب الشعب الجزائري الذي أسسه مصالي الحاج وهو احد ابناء الزوايا، وامتعاض شديد من كل ما أتاهم من الشرق العربي من نظريات، لا سيما مسن مفكري عصر النهضة. وبمثل ما يهاجمون «الاسلام المتطرف» مفكري عصر النهضة. وبمثل ما يهاجمون «الاسلام المتطرف» الذي تمثله «جبهة الانقاذ» ويشيرون باصبع الاتهام إلى ايران لانها في نظرهم تسعى إلى تحقيق حلم فارسي قديم هدفه فرض السيطرة على العالم العربي.

الاسلام إبان ثورة التحرير: حدد بيان تشرين الثاني ٤٥٩، الذي أعلن اندلاع الثورة التحريرية الكبرى، الثقافة الجزائرية بأنها «عربية واسلامية»، واشار بمنتهى الوضوح إلى انه لا يمكن الخلط بين الاسلام وبين «المرابطية التي دحنتها مفاهيم بعض زعماء الاحويات».

والملفت انه بعد نحو عامين، أهمل المؤتمر الاول لجبهة التحرير المنعقد في «وادي الصومام» (آب ٥٩٦) الجانب الاسلامي في بيانه العام، ما حعل بن بلّة ينتفض ضد القرارات المتحذة في هذا المؤتمر، ويتهم المندوبين وعلى رأسهم عبان رمضان بأنهم أعادوا إلى بساط البحث «نقاطًا عقائدية مثل الطابع الاسلامي لمؤسساتنا السياسية في المستقبل». وبعد عام، عقد المحلس الوطني للثورة الجزائرية احتماعًا في القاهرة (٢٨ آب ١٩٥٧) الصومام واعاد تأكيد البعد الاسلامي للثورة عن مؤتمر الجزائرية (راجع «عبان رمضان» في باب زعماء الجزائرية (راجع «عبان رمضان» في باب زعماء ورحال دولة).

وهذه حادثة أولى كان بطلها بن بلّه، وكان جوهرها دور الاسلام في الثورة. وقد حرت بعد عامين على انطلاق الرصاصات الاولى. أما الحادثة الثانية فقد حرت بعد ذلك بعامين، وكان بطلها بومدين هذه المرة.

فقد انعقد في صيف ١٩٥٩ ما عرف في ما بعد بـ «احتماع العشرة» في مؤتمر استثنائي، وكان بينهم العقيد الشاب هواري بومدين الذي كان يحكم سيطرته غربي البسلاد. وكم كانت دهشته كبيرة عندما لاحظ ان لجنة الصياغة لم تشر لا من قريب ولا من بعيد إلى الاسلام. فانتفض ثائرًا ومقاطعًا المناقشات بقوله: «إذا كان الجزائريون قد بقوا حزائريين بعد ١٣٠ سنة من الاستعمار فالفضل في ذلك يعود إلى الاسلام. الاستعمار يتعارض مع الاصلاح الزراعي كالذي يجري تطبيقه في مصر وفي اماكن أحرى. لقد سبق وناقشنا هذا الامر ووافقنا على هذا المبدأ مرتين: المجلس الوطني للثورة الجزائرية عام ١٩٥٧، والشاني في الراجع اليوم؟».

وعلى أثر هذه المداحلة أعيد النظر في النص النهائي الذي طرح على المحلس الوطني، فاصبح النص: «إقامة جمهورية حزائرية، حرة، ديمقراطية مبنية على المساواة والعدالة بما لا يتعارض والمبادىء الاسلامية».

وحاء ميثاق طرابلس، في ما بعد، قبل شهر من الاستقلال في حزيران ١٩٦٢، يعيد التأكيد على هذه القيم. أما بالنسبة إلى اللغة العربية فإن حبهة التحرير، حتى في ظروف الكفاح المسلح القاسية، ادخلت اللغة العربية إلى ميادين عديدة مثل التعليم والادارة واجهزة الاعلام. فقد ورثت الجبهة وحيش التحرير «المدارس الحرة» التي حرى افتتاحها في الجبال والقرى الواقعة تحت سيطرة الثوار. كما حرى تدريس القرآن الكريم الذي يرجع له الفضل الاول في المحافظة على اللغة

خصوصًا في مناطق جنوبي الصحراء حيث لم تكن هناك لا مدارس وطنية ولا مدارس فرنسية.

والحقيقة ان مسألة اللغية، إبان الشورة التحريرية الكبرى، إلى جانب الدين، كانت محاطة بهالة من القداسة لا تقبل المساس بها. فتحولت حبهة التحرير إلى مدرسة كبيرة تنشر اللغة العربية في اوساط المناضلين داخــل البــلاد وفي اوسـاط تجمعات المهاجرين في تونـس والمغـرب وفي فرنسـا ذاتها. وكتب أحد المناضلين عن تلك المرحلة يقول: «كنا إذا سمعنا احدهم يتكلم بالفرنسية في المناطق الريفية، فمعنى ذلك بالنسبة إلينا شيء واحد هو ان العدو موجود بيننــا... ولا أذيـع سـرًا إذا قلت ان بعض الاخوة المناضلين دفعوا حياتهم ثمن التخاطب في ما بينهم باللغة الفرنسية. ذلك اننا كنا نعتقد انهم اعداء رحلال المعارك الليلية ونصب المكامن). ومن احل ان نضع حدًا لمثل هذه الحوادث المؤسفة فرض بطلنا الكبير زيغود يوسف غرامة قدرها ٢٠ سنتيمًا على كل كلمة فرنسية يتلفظ بها احد المناضلين» (زيغود يوسف ارتبط إسمه بانتفاضة منطقة قسنطينة في ٢٠ آب ١٩٥٥ التي اعتبرت البداية الحقيقية لحسرب التحرير).

لكن، رغم كل هذه الحمية للدين وللغة التي أبداها بعض قادة الثورة، وهم على كل حال الأكثر تأثيرًا ونفوذًا، ظلت جبهة التحرير مفتقرة إلى ايديولوجية واضحة. فما عدا الثورة المسلحة لطرد الاستعمار حارج البلاد، ظل العمل الجبهوي يتأرجح بين تيارات فكرية متعددة يصل بعضها إلى حدود التناقض كما بين التيار الاسلامي والتيار الماركسي. ولكن وحدة الصفوف في ظروف المعركة كانت أمرًا لا بد منه ولو بقوة السلاح. المعركة كانت أمرًا لا بد منه ولو بقوة السلاح. فتوجهات الثورة كانت محكومة اولاً وقبل كل شيء بالكفاح المسلح. ولم تكن تحمل برناجًا محددًا لل سيلي مرحلة التحرير، ما عدا الحديث العام عن التوجهات العربية والاسلامية، وهو حديث اثار

أكثر من نقاش حاد داخل مؤسسات جبهة التحرير. وبصورة عامة يمكن تلمس موقع الاسلام داحل قيادة الثورة من خلال الملاحظتين التاليتين:

- الاولى ان قيادة الثورة كانت على وجه العموم صاحبة توجه فكري أقسرب إلى الفكسر الاشمالي في السياسة والاقتصاد؟

- والثانية ان قيادة الثـورة كـانت منفتحة على الفكر العلماني الليبرالي وكانت ابعد ما تكون عن التطرف الديني. ولولا تداخلات بعض قيادييها مثل بن بلّة وبومدين لأهملت أكثر من مرة حتى الاشارة إلى الاسلام في بياناتها العامة.

الاسلام مع بن بلّة: جعل أحمد بن بلّة، خلال عهده القصير (كان أول رئيس للجمهورية على أثر الاستقلال)، التعليم الديني إجباريًا، في حين دعم محمد حيضر قيام «جمعية القيم» عام ١٩٦٣ والتي أسسها الشيخ محمد سحنون لتكون نواة التنظيم الاصولي في البلاد إلى ان حلّها بومدين عام ١٩٦٧.

حلال وضعه في الاقامة الجبرية، استغرق بن بلّة، في القراءة وخصوصًا قراءة القرآن الكريم. وبعد الافراج عنه، حجّ إلى مكة المكرمة. وبعدها غادر الجزائر إلى فرنسا (١٩٨١) حيث أخذ يبشر بالعودة إلى الاسلام، وكان حديثه الاول إلى بحلة «إطلاعات» الايرانية حيث ابدى اعجابه بالثورة الايرانية. فاحتلف خطابه تمامًا عن خطابه حين كان على رأس السلطة. وفي ١٩٨٢، عين رئيسًا لـ «لجنة حقوق الاسلام» التابعة لـ «المجلس الاسلامي العالمي».

بعد حوادث تشرين الاول ١٩٨٨ وبروز حبهة الانقاذ بزعامة عباسي مدني، اتخذ بن بلّة حانب «الاسلام المعتدل» واعتبر طرحه بشأن الاسلام من جهة والنظام القائم في الجزائر من جهة ثانية «حلاً وسطًا» ينقذ الجزائر مما تتخبط بـه مـن

ازمة دموية ومخاطر على المصير. فأكثر من احاديثــه الصحفية، وأهم ما جاء فيها على لسانه: «إن مسألة الانقاذ-جبهة الانقاذ الاسلامية بزعامة عباسي مدني-لا يمكن حلها باستخدام البوليس أو الجيش... مع الأسف هؤلاء الاحوة (أي اعضاء حبهة الانقاذ)، كما هو حال الذين في افغانستان وباكستان، لا يملكون قراءة راشدة للاسلام المنفتح على المستقبل وعلى الحداثة في بعدها الثقافي... انا موافق على منعهم من الذهاب إلى الدورة الثانية (من الانتخابات الاشتراعية) بسبب تطرفهم السياسي الخطير ضد فكرة الديمقراطيسة... وفي المقابل نرى الماركسيين وهم ايضًا يمثلون خطًا لا يتطابق مع هذا البلد ... نحسن في حاجمة إلى الوسط... يجب ان لا نظل سحناء المــاضي. وهــذا الماضي يمثله الجحلس الاستشاري الذي يسيطر عليه الماركسيون العلمانيون الذين لديهم قراءة قاصرة للاسلام. هـؤلاء ايضًا يمارسـون الاصوليـة علـــي طريقتهم».

وفي حزيران ١٩٩١، فاجأ بن بلّة الكثيرين حين محض ثقته حكومة أحمد غيزالي، وأيد اعلان حالة الحصار متهمًا جبهة الانقاذ بجر البلاد إلى حافة الحرب الاهلية، ومعلنًا استحالة قيام دولة اسلامية في الجزائر وفي غيرها من الدول (راجع «أحمد بن بلّة» في باب زعماء ورجال دولة).

الاسلام مع بومدين: كان هواري بومدين الرئيس الجزائري الاكثر ثقافة دينية والرئيس الـذي فتح باب الاجتهاد إلى حـدوده القصوى. وظلت ثقافته الاسلامية التي اكتسبها منذ نعومة أظافره حزءًا لا يتحزأ من شخصيته السياسية.

كان اسلام بومدين، في الدرجة الاولى، اسلام العدل والتقدم، وليس «اسلام المفسرين الرجعين الذين يقفون عند حدود قراءة مسطحة للقانون الالهي من دون ان يدركوا ابدًا المعنى العميق والحقيقي للاسلام... هـو الاسلام الشوري

الذي اطاح بالفوارق الطبقية وحرر العبيد».

وطور بومدين نظرته إلى الاسلام باستمرار مع تطور تجربته السياسية والاجتماعية. ولا شك انه كان متأثرًا بالتجربة الناصرية. وحتى عندما اطلق «الثورة الزراعية» عام ١٩٧٢ فقد اعطاها بعدًا دينيًا بقوله: «إن الاسلام ليس عقبة امام التقدم والتطور. فليس هناك نص واحد ضد التطور يدعم الاقطاع ويشجع الاستغلال... بل على العكس ففي الاسلام نص واضح يقول إن الناس يشتركون في امور ثلاثة: النار (أي الطاقة)».

ويركز بومدين كثيرًا على سيرة عمر بن الخطاب، فيرى انه لم يتردد بعد فتسح السواد العراقي في نقض عادة كانت تقضي بأن يتم توزيع الاراضي التي تمّ الاستيلاء عليها بالقوة على الفاتحين. فقرر عمر بأن تظل هذه الاراضي ملكًا لمحموع المسلمين من دون تمييز. وعندما ابدى بلال شكواه من هذا القرار ردّ عليه عمر انه ليس من العدل في شيء حرمان الاحيال القادمة من املاك لمم فيها نفس حقوق الفاتحين. وكان بومدين يردّد ان «النبي لم يكن ابدًا من كبار الملاك وعاش مثل بقية المؤمنين. إن طموحنا الوحيد هو تحرير بعوتنا في الريف من ظروفهم البائسة».

ويضع بومدين حطًا واضحًا بين الاسلام والثورة من جهة وبين الاسلام والعلمانية من جهة أخرى، فيقول: «بالنسبة لنا، الاسلام كان دائمًا حزءًا من ذواتنا. الاسلام هو ديننا... اليوم مثلاً عندما نتحدث عن الثورة والاسلام انا اقول ان لا تناقض بينهما...».

وأظهر بومدين على المدوام حماسًا شديدًا للاجتهاد في الاسلام. فهو يرى انه «إلى جانب المصادر الاساسية الاربعة في التشريع الاسلامي هنالك وسائل تشريعية أحرى مثل الاجتهاد، تأخذ في الاعتبار تطور الظروف وتحترم في الدرجة الاولى مصالح الناس والبلاد».

إن الثورة الثقافية كما تصورها بومدين كانت تهدف إلى تحقيق غرضين اساسيين هما: اعادة الاسلام إلى مكانته كجوهر للشخصية الجزائرية، واستعادة اللغة العربية كلغة وطنية قادرة على مواكبة عصر العلم والتقنية الحديثة. وبالفعل بدأت حركة لبناء المساجد لم يسبق لها مثيل في تاريخ البلاد، وكأنها انتقام من القمع الاستعماري الطويـل. وفي الوقـت نفسـه تمّ «اسـتيراد» الآلاف من المعلمين من المشرق العربسي، وخصوصًا من مصر، لكم يقوموا بتعريب الاحيال الجديدة وادخال العربيـة إلى كـل الجمالات في المدرسـة وفي الجامعة. ويقال اليوم ان معظم هذه «الكفاءات المستوردة» كانت «بضاعة فاسدة»، وإن معظم الذين جاءوا من هذه الاقطار إنمــا كــانوا فاتضَّـا لا حاجمة لدولهم بهم. ويقال ايضًا ان جمال عبد الناصر ارسل كل المعلمين الذين كانت لديهم ميول «إحونجية» (إحوان مسلمون) لكي يتخلص منهم. وتقال أشياء كثيرة. وقد بدأت بــالفعل منــذ اواحر الستينات تظهر جماعات اصولية منظمة تنظيمًا حيدًا اتخذت من المدارس والجامعات قواعــد لانطلاقتها الاولى (المثال الابرز على ذلـك ظهـور جماعات منظمة في بعض الجامعات مثل «كتيبة محمد» التي احذت على نفسها مهمة صيانة الاخلاق العامة... والمعركة الكلامية التي دارت بين امثال هـولاء وبين الكاتب المسرحي كاتب ياسين الذي كان يحذّر النظام والجيش من هـؤلاء «الاحوان المسلمين» الاصوليين الذين يعملسون للمواجهة بين الشعب والجيش...).

أما الشورة الزراعية فقد كانت طموحة حدًا، إذ خططت لبناء ألف قرية (لم يتم بناء أكثر من مئة قرية)، إلا أن لجانها وأكثر اعضائها من الطلاب الجامعيين ذوي الانتماء (أو الميسول) للتيارات الاشتراكية واليسارية التي كانت ناشطة على امتداد العالم في تلك الفترة، وأكترهم لا يحسن العربية. فلا هم تمكنوا من تثقيف أهل

الريف، ولا هؤلاء قبلوا بهم، حتى ان عـــددًا مـن الفلاحين رفضوا الاراضي الموزعة عليهم واعتبروها «حـــامًا».

وفي أوج اندفاع الثورة الزراعية، شكل الطلبة الاصوليون عددًا من «الكتائب الطلابية» لكي يواجهوا بها «لجان الثورة الزراعية». وقد وقعت بالفعل عدة صدامات بين الجانبين (في جامعة بن عكنون، وجامعة سطيف، ومدينة قسنطينة وفي شتى أنحاء البلاد). وكان الرئيس هواري بومدين يأحذ حانب لجان التطوع وما كان يعتبره التيار التقدمي في اوساط الطلاب، والشبيبة عمومًا. ففي قمة «لاهور» الاسلامية التي حضرها اثار كلامه ردودًا كثيرة في اوساط الحاضرين حين قال: «إنني أعرف القرآن قدر ما تعرفونه. انا مسلم وامارس العبادات ولكن لن تمنعوني من القول اننا لا نرسل الناس إلى الجنة قبعونهم خاوية».

ومهما يكن الحلاص بومدين لمبادئه وصدقه في تطبيقها، فالواقع ان الثورة الزراعية مشل الشورة الثقافية صبّت في طاحونة الاصولية. وقد حاءت الشورة الصناعية، رغم طموحها وما أنفق في سبيلها، عاجزة عن سدّ الخلل الكبير (بلل فاقمت منه) الذي وقع عندما أهملت الزراعة واصبحت المفجرة من الريف إلى المدينة متعاظمة. وتصاعدت معها نسبة البطالة، وأصبح القرار الاقتصادي بين ايدي حفنة قليلة من البيروقراطيين، فتفشت الرشوة والمحسوبية... ونمت، بطبيعة الحال، الاصولية التي كانت حاهزة لتملأ كل ساحة تفشل فيها السلطة (راجع باب النبذة التاريخية، و«هواري بومدين» في باب زعماء ورجال دولة).

الاسلام مع الشاذلي بن جديد: ورث الشاذلي الخيبات الثلاث من ثورات بومدين الثلاث (الثقافية، الزراعية والصناعية) من دون ان يرث سطوة بومدين وقدرته على كبت مفاعيلها.

وفي السنوات الاولى من عهده، بدأت الحركات الاسلامية المنظمة تؤكد وجودها على الارض يومًا بعد يوم وفي شتى المحالات حتى ان احد مراسلي الصحف الأجنبية كتب تقريرًا عام ١٩٨١ يقول فيه: «قريبًا جدًا ستصبح المساجد هي الصناعة الاولى في البلاد. فهي تنبت في كل مكان. وغالبًا ما يجد الجزائريون في صناديق بريدهم منشورات تدعوهم للمساهمة في بناء المساجد الجديدة... في البداية كان من المكن فتح باب النقاش معهم، أما الآن فلم يعد النقاش ممكنًا. فالا محوان المسلمون اصبحوا يبشرون جماعات عرض نفسك لتلقي اللطمات...».

«الكتائب الاسلامية» التي رأت النور في عهد بومدين زادت من نشاطها منذ بداية عهد الشاذلي بن جديد. والمشاجرات بينها وبين التيارات اليسارية في الجامعات تعاظمت. والأشرطة الدينية (على الطريقة الخمينية في ايران) والمواعظ الحامية في رواج محموم وقد لعبت دورًا اساسيًا في تعبئة الشعب.

وفي الوقت نفسه، انتصبت على كل اسطح الجزائر غابات من «الاسطوانات» (الدش) تلتقط تلفزيونات العالم بكل اللغات، حصوصًا التلفزيون الفرنسي. فأصبح من البديهي، مع هذه الظاهرة، التساؤل حول كيف يمكن إنتاج ثقافة وطنية في مرحلة تحدق انظار الشباب فيها بالشاشات الصغيرة تأتيها بكل ما طاب سماعه واستراحت العين إلى رؤياه؟ أي ان الثورة الثقافية في عهد بومدين تحولت إلى ثورة ثقافية مضادة في عهد الشاذلي من دون ان يخطيط لها أحد ذلك. فمن ناحية سارت الثقافة الوطنية في طريق المتراجع لانعدام مساحات التعبير المتاحة امامها، ونشأت اجيال حديدة بمستويات علمية تتدنى باستمرار. ومن ناحية أخرى، شكل الانفتاح القسري على كل ما تأتى به الاقمار الاصطناعية نوعًا من الاستفزاز للمشاعر لدى الشباب جعلهم يفجرون كبتهم بالانضمام إلى الحركات الدينية، ومحاولة استعادة بعض توازنهم النفسي بارتياد المساجد.

وقد ترافق ذلك مع قيام حزّان هائل يصدر اعدادًا هائلة باتجاه الاصولية الدينية، وتمثل بفشل

«الحيطيس»، اللين يمضون الوقت مسندين ظهورهم الى الحائط في الازقة والساحات والشوارع. «البطالة مصدر التطرف».

الشورة الزراعية وإفراغ الريف من أهله وجعل البلاد تستورد أكثر فأكثر حاجاتها الغذائية من الخارج، وبعدم قدرة الصناعة على استيعاب المزيد من الايدي العاملة بسبب تركيزها على الصناعات المنقيلة وإهمال الصناعات الخفيفة والتحويلية وعدم ربطها بالتنمية الزراعية، وأحيرًا دمج بالسوق الرأسمالية إن لجهة تصدير المواد النفطية أو لجهة استيراد المصانع والمواد الخبرات التقنية.

في هذه الاجواء التي اطلقها من عنانها رحيل بومدين المفاجىء، وأججتها الشورة الاسلامية في ايران، وزادها دفعًا اغتيال انور السادات في مصر على يد خالد الاسلامبولي والجماعات الاسلامية، ظل الشاذلي محافظًا على خط سلفه، ساعيًا إلى إبقاء الدين حارج السياسة وداعيًا إلى فتح ابواب الاجتهاد، وإن كان أقل من بومدين ثقافة دينية ومعرفة بالعربية.

في القسم الثاني من عهده، وفي غمرة تخلصه من رموز عهد بومدين، وحركته السياسية خارجيًا (زيارات لعدة بلدان) وداخليًا، اراد الشاذلي لمشروعه السياسي الجديد ان يطبق من خلال ميثاق جرى اقراره في استفتاء كانون الثاني ١٩٨٦. وفي إطار الحملة لاقرار الميشاق كانت الصحف الجزائرية، وكلها رسمية في ذلك الوقت تفرد صفحات كاملة للحديث عن دور الاسلام وعن علاقة الاسلام بالاشتراكية وبالعدالة الاحتماعية. والمثال الأبرز على هــذه الكتابـات مــا نشرته جريدة الجحاهد في ٣ تشرين الاول ١٩٨٥ تحت عنوان «الاسلام والاشتراكية» حيث جاء: «... بعيدًا عن المرابطية وعن الدحسالين، فإن الطريق الوحيد الكفيل بتحقيق المثل العليا الوطنية لا يمكن ان يكون غير طريق الاشتراكية، الاشتراكية النابعة من الدينامية الاسلامية».

وكان الشاذلي بن جديد قد رفع تقريرًا إلى المؤتمر الخامس لحزب جبهة التحرير المنعقد في ١٩ كانون الاول ١٩٨٣، وهـو المؤتمـر الــذي اعــاد

انتخاب الشاذلي امينًا عامًا للجبهة، جاء فيه: «ثورة الفاتح من نوفمبر وضعت على رأس اهدافها بعد تحقيق الاستقلال بناء دولة ديمقراطية على اساس مبادىء الاسلام».

فالشيء المؤكد ان بن جديد عمل على تقوية التيار الديني في مرحلة ١٩٨٤ - ١٩٨٨ الازالة آخر آثار بومدين من طريقه ولجابهة ما تبقى من مراكز القوى ودفن الاشتراكية إلى الابد (وكان ابناؤها في الاتحاد السوفياتي نفسه يحضرون حفر قبرها). وقد القي، قبل يوم واحد من انفحار ايلول ١٩٨٨، خطابًا بالغ العنف شن فيه حملة شعواء على مسؤولي الحزب والدولة الذين يعرقلون الاصلاحات.

لقد وقر حكم الشاذلي بين ١٩٨٤ وراد و٨٨٨ ظروفًا مؤاتية حدًا للمد الاسلامي. واراد الشاذلي ركوب هذا التيار لكي يكبح جماح ما تبقى من مواقع اليسار، ويمرر الاصلاحات الاقتصادية والليبرالية غير آبه (أو انه غير عارف) بأنه يطلق من القمقم ماردًا لن يستطيع التحكم به. ولعل أبرز صور هذه السياسة تمثلت في الدور الكبير الذي لعبه الشيخ محمد الغزالي وهو أحد الأثمة المرموقين في الأزهر الشريف. وقد تم استقدامه إلى الجزائر للاشراف على جامعة الامير عبد القادر في قسنطينة. لكن دوره الفعلي تحاوز كثيرًا حدود الجامعة.

وفكرة جامعة الامير عبد القادر الاسلامية يرجع الفضل الاول فيها إلى هواري بومدين الذي وضع حجرها الأساسي في حزيران ١٩٧١، وان تكون وارادها ان تكون بمثابة «أزهر الجزائر» وان تكون رديفًا لجامعة الزيتونة في تونس والقرويين في المغرب تأكيدًا لشخصية الجزائر الاسلامية. وقد اشار بومدين على المهندسين الذين تعاقبوا على وضع حرائطها ان يستوحوا الطراز الاندلسي في البناء. وقد تمّ الحتيار مدينة قسنطينة مقرًا لهذه الجامعة لأنها مدينة بن باديس مؤسس جمعية

العلماء في الثلاثينات. وفعلاً حاء هذا البناء شائخًا يشتمل على مسجد قادر على استيعاب ١٢ ألفًا من المصلين.

ومن غريب المصادفات ان بناء حامعة الامير عبد القادر الاسلامية قد اكتمل في العام نفسه الذي اكتمل فيه بناء المجمّع الاستهلاكي «رياض الفتح». وقد افتتح الشاذلي هذين البناءين وكأنه يريد ان يرمز بهما إلى ما كان يخطط للمحتمع الجزائري: عين على الدين والعبادة وعين على الاستهلاك والليرالية؛ عين على الشخصية الاسلامية وعين على الحضارة الغربية.

وكان العام ١٩٨٤ هـ و العام الدراسي الاول في الجامعة الاسلامية، بدأته بحوالي ٣٠٠ طالب وبهيئة تعليمية من ٢٢ استاذًا. وكانت للشيخ الغزالي اليد الطولى في وضع البرامج التعليمية وفي الاشراف على انطلاقة الجامعة. وأصبح في ما بعد شخصية معروفة حدًّا في البلاد بفضل المواعظ الاسبوعية التي كان يبثها التلفزيون، وبفضل احاديثه الشهيرة في شهر رمضان.

يقـول التيــار العلمــاني في الجزائــــر ان دور الشيخ الغزالي كان سندًا قويًا للحركة الاسلامية. والتيار الديني يقول انه كان دعامة من دعائم حكم الشاذلي. ومما لا شك فيه ان الشيخ الغزالي الذي يفتخر بكونه تلميذًا لحسن البنا قد لعب دورًا كبيرًا في الصحوة الاسلامية في الجزائر في ظل حكم الرئيس الشاذلي الذي على على صدره ارفع وسام جزائري تقديرًا لدوره في تنشيط حامعة الامير عبد القادر. وفي حفل تقليده الوسام، وجّه الغزالي نقـدًا مبطنًا لجبهة الانقاذ الاسلامية حين قال إن مستقبل الجزائر يكمن في الاسلام والعروبة، وان البعض يخطئون في فهم الانتماء إلى الدين، وانه خائف على الاسلام من الضرر الذي يمكن ان يلحقه به المتطرفون. «والواقع ان افكسار الغنزالي متقدمة إلى حد كبير على افكار جبهة الانقاذ الاسلامية، خصوصًا بالنسبة إلى بعض القضايا الحساسة مثل

تلك المتعلقة بالمرأة وبمفهوم الديمقراطية».

بعد انتفاضة تشرين الاول ١٩٨٨ (راجع المعالم التاريخية)، طرأت تغييرات أدت إلى تطبيق التعددية الحزبية من حلال السماح بتشكيل «الجمعيات التي لهما طابع سياسي»، ونزع صفة الحزبية عن الدولة. وفعلاً تقدمت عشرات الاحزاب بطلبات الترخيص ابرزها الترخيص الذي أعطي لدجبهة الانقاذ الاسلامية» (أو الجبهة الاسلامية للانقاذ) يوم ٢٢ آب ١٩٨٩.

اعتبر رئيس الوزراء مولود حمروش (بعد اقصاء قاصدي مرباح عن هذا المنصب) ان همه السياسي الاول هو «احتواء» المد الاسلامي، وحرص على ابقاء الجسور مفتوحة مع الحركات الاسلامية، لأن «هذا الطريق افضل وسيلة للسيطرة على هذه الظاهرة والتحكم فيها». وكشف حمروش انه تناقش مرتين مع زعيم جبهة الانقاذ، عباسي مدني، ووصفه بأنه «يفكر مثلك ومثلي ومثل بقية الاحزاب... إن عدوي ليس جبهة الانقاذ، لكن المافيا التي تتصرف بخمسين مليار دينار جزائري».

وانطلاقها من انتفاضه تشمرين الاول ١٩٨٨، دخل الاسلام السياسي، وبقوة، على المعادلة الجزائرية كعنصر اساسي، بمل العنصر الأساس الذي يحدد مصير النظام القائم وربما مصير الدولة.

الاسلام السياسي يحتىل الشارع (جبهة الانقاذ): كان العام ، ١٩٩ دون شك عام التيار الاسلامي الذي ظهر للمرة الاولى إلى العلن بشكل منظم بهدف الاستيلاء على السلطة. وقد كانت التظاهرة الحاشدة التي اخترقت شوارع العاصمة الجزائرية يوم الجمعة ، ٢ نيسان ، ١٩٩ (قبل اسابيع قليلة من الانتخابات البلدية) نذيرًا بقدرة التيار الاسلامي على التعبئة وعلى الاستيعاب وعلى التنظيم. فقد سارت تلك التظاهرة حتى

الساحة الموازية لرئاسة الجمهورية حيث رفع قادة جبهة الانقاذ عريضة تضمنت ١٥ مطلبًا سلموها إلى مندوب رئاسي بسبب غياب رئيس الجمهورية عن المقر، واشتملت هذه المطالب على: حل الجمعية الوطنية، حيل نقابة العمال المنبقة عن الحزب الواحد سابقًا، إطلاق سراح المعتقلين، السماح بعودة المنفيين، كسير احتكار جبهة التحرير لوسائل الاعلام والاتصال، وضع قوات الامن في خدمة الشعب لا في خدمة الحكم، تأسيس عدالة مستقلة على أساس الشريعة، حماية تأسيس عدالة العاملة والمرأة في المنزل، التسريع في اصلاح النظام التربوي لكي يتوافق مع القيم الاسلامية.

وقد برز في هذه التظاهرة الضخمة (مشات الآلاف) التيار الراديكالي في حبهة الانقاذ بزعامة الشيخ عباسي مدني والشيخ علي بن حاج.

ومما زاد في حجم الانتصار الاعلامي والجماهيري لجبهة الانقاذ ان جبهة التحرير التي كانت قد قررت هي الأحرى مسيرة جماهيرية في اليوم ذاته «للاحتجاج على استخدام بيوت العبادة لاهداف سياسية»، عادت في اللحظة الاخيرة والغت مسيرتها بحجة تجنب الصدام بين مؤيديها السيطرة الكاملة لانصار الانقاذ. واكتفى انصار السيطرة الكاملة لانصار الانقاذ. واكتفى انصار جبهة التحرير بتظاهرات رمزية في بعض مدن وولايات البلاد بعيدًا عن العاصمة. وهكذا بدت جبهة الانقاذ وكأنها القوة الوحيدة القادرة على التحرك في الشارع وعلى تحريكه، والتي أصبحت تملك زمام المبادرة في وقت بدا فيه الحكم ضائعًا متهاويًا متغًا.

وامام هذا التصعيد الذي قادت حبهة الانقاذ، وهذا التراجع الملحوظ لجبهة التحرير، ظهرت للمرة الاولى محاولات تكوين قوة ثالثة من تجمع بعض الاحزاب الصغيرة تحت شعار «لا جبهة تحرير، ولا جبهة انقاذ، نريد الليمقراطية»

(راجع باب معالم تاريخية).

هكذا كانت الاجواء العامة السائدة في البلاد وهي على اعتباب اول انتخابات تعددية في تاريخها المعاصر، وهي الانتخابات البلدية السي حرت في ١٢ حزيران ١٩٩٠.

دخلت جبهة الانقاذ الاسلامية هذه الانتخابات وهي في قمة اندفاعها نحو السلطة، في حين كانت بقية الاحزاب إما غائبة عن الساحة أو في حالة من التمزق والفوضى كما كان حال جبهة التحرير. وجاءت تعكس اجواء الشارع، ففازت الجبهة الاسلامية بغالبية كبيرة، إذ سيطرت على ٥٥٨ بلدية وجماعة علية من أصل ما مجموعه 1٥٤١ في حين لم تحصل جبهة التحرير إلا على ١٥٤١ في حين لم تحصل جبهة التحرير إلا على ١٥٤١ بلدية أي ما نسبته ١٥٤٢٪ مقابل ١٥٤٠ الأحزاب الأخرى.

جبهة الانقاذ في اتجاه السلطة: الملاحظة الأساسية التي افرزتها تلىك الانتخابات ان التيـار الاسلامي سيطر على أهم التجمعات الحضرية والمدن الرئيسية، وان مؤيديه ليسوا فقط من العاطلين عن العمل ولكنهم موجودون ايضًا بين سكان الاحياء الراقية في العاصمة والمدن الكبرى. وبعد هذه الانتخابات، أصبح واضحًا ان الجبهـة الاسلامية تستعد فعليًا لاستلام السلطة. فقد دعا زعيمها عباسي مدنسي (بعد نحو شهر من الانتخابات) «حزب الأقلية» الذي ما زال في السلطة أي جبهة التحرير - إلى احسرام إرادة الشعب التي كرست زعامة الانقاذ. وبقى على اتصالات بالرئيس الشاذلي بن حديد مطالبًا إياه باجراء انتخابات تشريعية في اقسرب وقست. وتقسرر إجراء انتخابات نيابيــة في ۲۷ حزيــران و ۱۸ تمــوز .1991

لكن قبل حلول موعد هذه الانتخابات عاشت البلاد احداثًا أدت إلى اعلان السلطة عن

تأجيلها إلى موعد غير محدد.

ففي ايار ١٩٩١، أصبح واضحًا ان الجبهـة الاسلامية تبنت نهائيًا استراتيجية جديدة بهدف تغيير قمة السلطة بعدما ظهر لها جليًا، حسلال عام على تجربتها في الجالس البلدية، انها عاجزة تمامًا عن الفعل وعن تطبيق برامجها طالما ان الصلاحيات الحقيقية تمسك بها قمة الهرم. وبدأت منازلة حقيقية بين حبهة الانقاذ باعلان عباسي مدنى الاضراب المفتوح في ٢٥ ايسار ١٩٩١، وبسين السلطة. وانتهت بعد عشرة ايام، في ٤ حزيران باعلان الرئيس الشاذلي حال الطوارىء في البلاد وإقالة رئيس الوزراء مولود حمسروش، وتسأجيل الانتخابات النيابية، وتعيين سيد أحمــد غــزالي علــي رأس وزارة جديدة. وفي خضم همذه الاحمداث أعلن الشاذلي استقالته من رئاسة جبهـة التحريـر. وبهذا، لم يعد حكمه قائمًا على التسويات والمعادلات والتوازنات، وربط مصيره بما ستفسر عنه نتائج الانتخابات إن هي حصلت.

فيوم الرابع من حزيسران ١٩٩١ هـ و اليوم الذي كانت فيه جبهة الانقاذ الاسلامية على قاب قوسين من وضع اليد على السلطة. فالبلاد كانت تعيش حالة قصوى من الفلتان ومن الغليان وكانت هناك رغبة حقيقية لدى المتظاهرين الاسلاميين لقلب الاوضاع.

وما يمكن استنتاجه اليوم ان السلطة، حتى احداث حزيران ١٩٩١، فشلت في احتواء المد الاسلامي (وأقوى تياراته وتنظيماته هي جبهة الانقاذ) من جهة؛ وان جبهة الانقاذ، من جهة ثانية، عملت على الخط السياسي، وبموازاته خط الشارع وزعزعة الامن (ثمة كوادر شابة تلقت تدريبات عسكرية في الخارج خصوصًا إلى جانب الجاهدين الأفغان) بهدف استلام السلطة.

في ظل الاضراب وحال الطوارى، ووجود الجيش في الشوارع شكل سيّد أحمد غزالي حكومته، وباشر حوارًا مع زعماء الانقاذ، ورضخ

لبعض مطالبهم مثل إعادة العمال الذين طردوا من وظائفهم، وأعلن زعيم جبهة الانقاذ وقسف الاضراب.

لكن حال الطوارىء استمرت، واستمرت معها مطالبة الانقاذ بعودة الجيش إلى ثكناته. وبرز خلاف داخل مجلس شورى الانقاذ بانشقاق ثلاثة أعضاء اتهموا عباسي مدني بأنه «خطر على الاسلام والمسلمين». فشكل هذا نقطة مهمة لصالح رئيس الوزراء سيد أحمد غزالي والجيش. وبعد الاعلان عن هذا الانشقاق بيومين، أي في وبعد الاعلان عن هذا الانشقاق بيومين، أي في مدني في مقر الجبهة وسط مدينة الجزائر، وعلى مدني في مقر الجبهة وسط مدينة الجزائر، وعلى أحمد بن حاج امام مبنى التلفزيون، وأودعا سحن البليدة العسكري.

قيادة جديدة للانقاذ: استطاعت حبهة الانقاذ إعادة تكويس قيادة بديلة بسرعة مذهلة، فأعلن الشيخ محمد السعيد نفسه مفوضًا من طرف عباسي مدنى بتسلم القيادة. وما كاد يعيد تنظيم الصفوف حتى لحق بـه إلى المعتقـل. وحـرج إلى العلن حيل حديد من القياديين الشباب امشال عبد القادر حشاني ورابح كبير اللذين اظهرا دهاء سياسيًا كبيرًا في ادارة الازمة، وظللا يتلاعبان باعصاب السلطة حتى اللحظة الأحيرة التي سبقت الانتخابات النيابية التي حدد لدورتها الاولى موعــد جدید هـو ۲۲ کـانون الاول ۱۹۹۱، مستفیدین من كل أخطاء الحكم وتبردده وافتقباره إلى رؤية واضحية، نساهيك عن الصراعات والتمزتات والمكائد في صفوف ما كان سابقا «جبهة التحرير»، الحرزب الواحد والطبقة الحاكمة. فعرفت القيادة الانقاذية الجديدة كيف تقلب إلى صالحها كل الاجراءات التي اتخذت لتحجيمها. فتعايشت مع الحكم العسكري، وتناست الانتخابات الرئاسية المبكرة، وتغاضت عن قانوني الانتحابات وتقسيم الدوائر الانتخابية. ورغم كــل التخطيطات والاجراءات التي اتخذت لمحاصرتها، حققت جبهة الانقاذ الاسلامية فوزًا كاسحًا في الانتخابات. لكن الجيش لم يكن مستعدًا للقبول بهذه النتائج ولا السير قدمًا في العملية الانتخابية. فوقع قادته عريضة تطالب الشاذلي ببترك منصبه. وهذا ما فعله مساء ١١ كانون الثاني ١٩٩٢ حين اعلن استقالته، وكان قبل ذلك بخمسة ايام أقدم على حل الجلس الشعبي الوطني (البرلمان).

وهكذا تم الغاء الانتخابات، وإعلان حال الطوارىء واعتقال قائدي الانقاذ، حشاني وكبير، واستلام الجيش السلطة في إطار المؤسسة الدستورية المستحدثة «المجلس الاعلى للدولة» الذي كان أول من ترأسه محمد بوضياف بعد ان قضى ثلاثين عامًا في المنفى الاختياري والاجباري، وهو رمز حي من رموز ثورة التحرير (راجع «محمد بوضياف» في باب زعماء ورجال دولة).

## جبهة الانقاذ الاسلامية في عهد بوضياف:

إن أفضل مرآة لفكر محمد بوضياف، منذ قبل نحو عشرين سنة من وصوله إلى السلطة كانت حريدة «الشوري» التي أصدرهما حزبه «حسزب الشورة الاشتراكية» وتحولست إلى نشرة تحمل عنوان «الجريدة». وفي احد أعدادهما الصادرة في العمام بدجمعية العلماء المسلمين» تحت عنوان كبير يقول بجمعية العلماء المسلمين» تحت عنوان كبير يقول في آن»، وقد ذيل المقال بعبارة لبن باديس يقول فيها: «إننا من الآن فصاعدًا فرنكو مسلمين». ويشرح المقال كيف ان جمعية العلماء ظلت تمثل ومسالح البورجوازية المدنية العنية التي تأخرت كثيرًا عن اللحاق بركب الثورة.

وفي تشرين الاول ١٩٧٨، أصدر «حـزب الثورة الاشتراكية» (يتزعمه بوضياف) كتيبًا جاء فيه: «إن الذين يطالبون بـالحل الاسلامي سـواء كانوا من الاحوان المسلمين أو غـيرهم مـن أدعياء

التطهير، إنما يستغلون الحساسية الدينية لدى الجماهير باقتراحهم العودة إلى الجذور الاسلامية. ان هذه العودة إلى الدين لا يمكن ان تشكل حلاً للمشاكل الاقتصادية والاجتماعية والمؤسسية في عصرنا هذا...».

وعندما حدث زلزال ٢٦ كانون الاول ١٩٩١ بعد الفوز الساحق لجبهة الانقاذ الاسلامية في الدورة الاولى من الانتخابات التشريعية، وبعد قرار الجيش بتعليق الدورة الثانية وإلغاء نتائج الدورة الاولى، وإقالة الشاذلي، تمكن الجيش وعدد من الرفاق القدامى من اقناع بوضياف الخروج من عزلته وقبول تسلم مقاليد السلطة في البلاد (١٧) كانون الثانى ١٩٩٢).

قبل اسبوع من تسلمه السلطة، حاء على لسانه (حريدة «خميس الجزائر» التي لم تنشر حديثه إلا في ٢ تموز ١٩٩٢، أي بعد ثلاثة أيام على اغتياله):

«إن السوال الذي أطرحه على نفسسي هـو لماذا تسير كل هذه الجماهير من الشباب وراء جبهة الانقاذ؟ ماذا وجدوا لدى هـذه الجبهـة؟ ربمـا بعض الحرارة في المساحد... الفقراء يلحقون بالحزب الذي يظنونه اقدر على حل مشكلاتهم... الجزائريون كانوا يريدون تغييرًا جذريًا. لكن سالم أكن اتوقعه على الاطلاق هو ان يكون لهذا التغيير حوهر ديني... وانا لا اعلم إذا كانت هذه الجماهير التي صوتت لجبهة الانقاذ تعي فعلاً ما ستفعله الجبهة. على كل حال فإن الانقاذ بحرد بالون يجب تنفيسه ... اعتبر ان الدين الاسلامي كان من عناصر المحافظة على الشخصية الجزائرية. ولكن يجب ان لا نذهب إلى ابعد من هذا. نحن في القـرن العشـرين. وهنــالك محيــط دولي يجــب ان نأحذه بالحسبان. هنالك مجتمع جزائري غير مصقول حسب النموذج الذي تمثله حبهة الانقاذ. ولو وصلت الجبهة إلى السلطة فأنا لا أعتقــد بأنهــا ستستطيع تسموية مشماكل المحتمع بواسطة السنة

والشريعة...».

وفي الحوار الثاني الذي أجرته معه اسبوعية «الجزائر الاحداث» (عدد ٢٣ نيسان ١٩٩٢) مناسبة مرور مئة يوم على ترؤسه المحلس الأعلى للدولة، قال بوضوح:

«يجب ان نضع حدًا لمشكلة جبهـة الانقاذ لأنها تطرح موضوعًا جوهريًا هو استخدام الدين كقاعدة للعقيدة السياسية وهو الامر الذي اعتبره عودة إلى السوراء... إن المساحد تركبت الناس لا يملكون أي مشروع مجتمعي ويريدون السلطة من اجل السطة... انسى اعتبر هذا الحزب-الانقاذ-حارجًا عن القانون. لقد تجاوز الحدود ودعا إلى الثورة والانتفاضة وإلى كـل مـا مـن شـأنه حلــق اوضاع خطيرة حدًا في الجزائر... يجب ان نعود إلى قواعد ديمقراطية حقيقية. اولاً، لا احزاب على اساس الديس. فالدين ملك الجميع. ولا احزاب كذلك على اساس لغوي. حتى اللغة الأمازيغية يجب ان لا تستخدم كاساس لخلق حزب... إن جبهة الانقاذ حصلت على ثلاثة ملايين صوت، وجبهة التحرير على مليون ونصف المليون، وجبهة القوى الاشتراكية على نصف مليون. أي ان ثمانية ملايين جزائري لم يصوتوا».

هذه الغالبية الصامتة هي التي اراد بوضياف ان يتوجه إليها وان يحرّكها حين طرح مشروعه «التجمع الوطني» تحت شعار «الجزائر أولاً».

العمل المسلح الاسلامي: ضم التيار الاسلامي المسلح جماعات موزعة على حركات «التكفير والهجرة» و «الجهاد» وانصار مصطفى بو يعلي الداعية الاسلامي الذي كان أول من مارس العنف المسلح باسم الاسلام في بداية الثمانينات وتتل خلال معركة مع الشرطة في ١٩٨٧ (كثيرًا ما أبدى الشيخ علي بلحاج، الرحل الثاني-بعد عباسي مدني-في جبهة الانقاذ الاسلامية اعجابه عمصطفى بو يعلى).

وطرأ على هذه التشكيلات تغيير بارز خلال ١٩٩٢ - ١٩٩٤ (أي حتى استلام اليمين زروال مقاليد السلطة). فانتظم اسلاميو الانقاذ في إطار «الجيش الاسلامي للانقاذ» الذي قاده اساسا الشيخ محمد السعيد وعبد الرزاق رجام، وانتظم المتشددون في إطار «الجماعة الاسلامية المسلحة». وفشلت محاولات دمج الطرفين في إطار تنظيمي واحد بسبب الاختلاف الجندري في وسائل واهداف العنف المسلح، حيث شدّد الانقاذيون في وسائل عملياتهم العسكرية على اجهزة الدولة وحرّموا اغتيال المدنيين راسمين حدودًا سياسية واضحة لعملهم العسكري من دون استبعاد الحوار مع السلطة إلى درجة انهم رحبوا باختيار اليمين زروال رئيسًا للجمهورية في مطلع ١٩٩٤.

في المقابل، كان انصار «الجماعة المسلحة» يخوضون حربًا شاملة يمكن تبين معالمها مـن خـلال فتوى اذاعها الشيخ عبد الحق العيايدة في ٢ كانون الاول ١٩٩٢، أي فور وقف العملية الانتخابية، ويقول في فتواه: «إن الحكام (في الجزائر) في زماننا هذا كلهم كفار من دون استثناء، وزراؤهم وضباطهم واعوانهم وكل من عمل في بلاطهم وكل من ساعدهم وكل من سار على دربهم أو رضى أو سكت عنهم وعن فكرهم فهولاء كلهم كفار خارجون عن الملة والخروج عليهم هـو حيـاة للمسلمين وعزة لهم». وأسفرت الترجمة العملية لهذه الفتوى عن عمليات اغتيال طالت المثقفين والصحافيين والموظفين الصغار والكبار فضلاً عن العسكريين والدبلوماسيين والمقيمين الاحانب العاملين في مشاريع للدولة باستثناء الاسيركيين والالمان منهم نظرًا إلى إيبواء كمل من الولايات المتحمدة والمانيما قيمادات اسملامية ولاحتملاف موقفهما عن الموقف الفرنسي الداعم للدولة وللحكومات الجزائرية المتعاقبة.

ووجهت جبهة الانقاذ الاسلامية الادانة تلو الادانة لعدد من هذه العمليات، حصوصًا قتل الاجانب والمدنيين الجزائريين. وفي فتوى أخرى اعلنت الجماعة المسلحة رفضها التام للخط السياسي الذي تنتهجه الانقاذ، وحكمت على الانقاذين بالكفر. وفي حين ينتشر انصار الجماعة وينشطون اساسًا في شرقي العاصمة، فإن الانقاذين يتوزعون على مختلف مناطق البلاد.

أمير الجماعة الاسلامية الحالي (١٩٩٦)، أبو عبد الرحمن أمين، أوضح في كتابه «هداية رب العالمين في تبيين أصول السلفيين وما يجب من العهد على المحاهدين» (صادر اواسط ١٩٩٦) ان الجماعة تؤمن بأن «الجهاد ماض إلى قيام الساعة... وتعتبر الجزائر دارًا مركبة أي انها دار حرب ودار إسلام... وان قتال المرتدين مقدم على قتال غيرهم من الكفار الاصليين...».

وعن نشأة «الجماعة»، يقول أميرها أبو عبد الرحمن أمين في كتابه المذكور، إن البدء كان لافراد يؤمنون بالجهاد مثل مصطفى بو يعلى (الذي قاد اول تمرد مسلح على الحكم الجزائري في مطلع الثمانينات) وبعده مجموعات متفرقة مثل: المجموعة التي نفذت عملية محكمة البليدة في ١٩٨٩ (تحت إمارة نصر الدين كحيل)، والمجموعة التي قامت الجماعات في آب ١٩٩١ تحست امارة نور الدين سلامنة (قتل في شباط ١٩٩٢)، وحلفه محمد علال (قتل ايضًا). فشكلت هذه الجماعات «النواة الاولى» للحماعة المسلحة. فعقد في تشرين الاول ۱۹۹۲ لقاء لـ «جماعة الملياني» (منصوري الملياني الذي كانت جماعته مسؤولة عن عملية البحرية في العاصمة الجزائرية في شباط ١٩٩٢، واعتقل الملياني وحلفه أحمد السود) تم خلاله الانضمام إلى جماعة العيايدة تحت إسم «الجماعة الاسلامية المسلحة». وبعد اعتقال العيايدة في المغــرب في آب ١٩٩٣، انتقلت الامارة إلى عيسى بن عمار. وبعد مقتل بن عمار في الشهر نفسه تولى الامارة جعفر الانغاني الذي، بعد مقتله في ١٩٩٤، تولى الاسارة

ابو عبدا لله أحمد (الشريف قواسمي) المذي قتل في ايلول ١٩٩٤، والذي أنضم في عهده إلى الجماعة حناح في حبهة الانقاذ الاسلامية. والجماعة أصبحت حتى اواسط ١٩٩٦ تحت إمارة جمال زيتوني (أبو عبد الرحمن أمين).

لا تتحالف الجماعة مع أي جماعة أحرى تخالف الكتاب والسنة وهدي السلف. أي انها لا تتحالف، برأيها، مع: الاحوان المسلمون، حزب التحرير، الجزارة، القطبية، الدعوة والتبليغ، الطرقية (الصوفية)، الحزبية، التكفير والهجرة. وتعتبر الجماعة المسلحة مؤسسات الدولة كافرة.

أما عن العمل المسلح لجبهة الانقاذ الاسلامية، فقد بدأ مباشرة بعد إلغاء انتخابات ١٩٩١، واستهدف أكثر ما استهدف دوريات قوى الامن. واعتبارًا من منتصف ١٩٩١ ظهرت فكرة تأسيس «الجيش الاسلامي للانقاذ» ليكون وسارت عطوات تأسيس هذا الجيش ببطء تحت وسارت عطوات تأسيس هذا الجيش ببطء تحت لقادته. وفي ظل هذا التأخر، فوحثت جبهة الانقاذ بيان ١٣١ ايار ١٩٩٤ الصادر عن الجماعة المسلحة والذي يعلن عن انضمام جماعات من جبهة الانقاذ وجيشها «حيش الانقاذ» إلى الجماعة المسلحة وحيشها «حيش الانقاذ» إلى الجماعة المسلحة والمدسي هذا البيان «بيسان الوحدة والجهاد والاعتصام بالكتاب والسنة».

وجاء رد «الانقاذ» ببيان آخر بعد نحو شهرين، وأشر إلى ازدياد الهوة بين الانقاذ والجماعة. وفي مطلع ١٩٩٥، أحسد «جيش الانقاذ» ينهيج نهجًا معتدلاً في شكل بارز في تعامله مع مشاريع حل الازمة، في موازاة تطرف الجماعة التي ما عادت تكتفي باصدار بيانات تهدد فيها بتفجير سيارات ملغومة وقتل نساء ورحال قوى الامن، بل باتت تعلن انها تتجه إلى «الحسم» مع الجيوب الخارجة عن الجهاد، في اشارة واضحة إلى «جيش الانقاذ الاسلامي» الذي بات موحدًا

تحت راية امير الشرق مزراق (باستثناء مجموعات منطقة الوسط).

لكن السلطات تجاهلت بالكامل رسائل مزراق رغم اعتدالها ورغم ان اوساطًا عدة وحدت فيه دليلاً واضحًا على «نضوج» قيادة حيـش الانقاذ ورغبتها في حل سلمي للازمة. إلا ان الرأي الغالب في السلطة يعتبر ان اختسلاف طريقة عمل «جيش الانقاذ» و «الجماعة المسلحة» لا يعني ان هدفي التنظيمين متعارضان. وهذا ما تؤكده نظرة مقارنة على أهداف التنظيمين عبر بيانهما الرئيسيين: «بيان الوحدة» الذي صدر عن الجماعة المسلحة في ايار ١٩٩٤، و «بيان المشترك» الـذي صدر في تموز ١٩٩٤، حيث يبدو التطابق في الاهداف جليًا. ويرى كثيرون حتى اليوم (اواسط ١٩٩٦) ان وحمدة «الجماعمة» و«الجيسش» غمير مستبعدة، وإن اتصالات بينهما تمت في هذا الصدد، لكنها لم تسفر بعد عن أي حطوة وحدوية عملية.

وإلى «حيش الانقاذ» و «الجماعة»، هناك ايضًا حركة «التكفير والهجرة»، و «الأفعان». الاولى هي فرع من حركة تحمل الاسم نفسه تأسست في مصر عام ١٩٧١ بزعامة المهندس شكري مصطفى الذي اعلن «الجهاد» واعتقل ثم أعدم في وقت لاحق. وكان لا بد من انتظار العام في الجزائر تطالب هي ايضًا باقامة الدولة الاسلامية في الجزائر تطالب هي ايضًا باقامة الدولة الاسلامية في هذا البلد. وقد حرى الحديث عن ارتباط الداعية الاسلامي المتمرد مصطفى بو يعلي الداعية الاسلامي المتمرد مصطفى بو يعلي من حي المدينة الشعبي في الجزائر العاصمة واعلن من حي المدينة الشعبي في الجزائر العاصمة واعلن من حي المدينة الدولة في بداية الثمانينات قبل ان يقتل في ١٩٨٧ ويلقى القبض على انصاره.

في اواحمر الثمانينات كسانت عنساصر «التكفير» قمد بمدأت بالعودة من افغانستان مع عناصر اسلامية جزائرية أحرى سبق لها ان التحقت

بالجهاد الافغاني واقامت اتصالات مع محاهدين مصريمين وعسرب آخريمن في بيشماور (المدينمة الباكستانية القريبة من الحدود الأفغانية). ولم تكن هذه العناصر مع اسملوب حبهمة الانقاذ في العمل السياسي الداخلي، وغالبًا ما كانت تعبر عن انتقاداتها للانقاذ في خطب الجمعة في حامع «النور» في العاصمة الجزائرية، ولم تكن راغبة في الدخول في لعبة الانتخابات النيابية، وقـد عـبرت عن رفضها للانتخابات في عملية عسكرية شهيرة عندما هاجمت ثكنية «قمار» على الحيدود الجزائرية-التونسية، وكانت بقيادة الطيب الافغاني. ويشكل قدامي «الجاهدين» في افغانستان القاعدة الاساسية والنشيطة في «الجماعة الاسلامية المسلحة» في الجزائر. ويؤكد كثيرون (وحاصة السلطات الرسمية) في الجزائر ان «الأفغان» الحقوا الضرر الأكبر في الصراع الداثر وكانوا الأكثر عنفًا من غيرهم من الجماعات المسلحة الأحرى.

ما هي خلاصة الصورة الحالية (اواخر تمـوز ١٩٩٦) للحماعات الاسلامية المسلحة الجزائرية؟

الانظار متجهة نحو «الجماعة الاسلامية المسلحة» أكثر من سواها، وهي أحطر جماعات المعارضة وأكثرها شراسة بين مختلف الاطراف الاسلامية المسلحة التي باتت مفتتة على نحو لم يسبق له مثيل. والجماعة نفسها باتت جماعات عدة تتنافس وتتقاتل في ما بينها. أما «حيش الانقاذ الاسلامي» فلا يبدو حتى الآن انه استطاع احتراق مناطق الوسط، الأكثر سنحونة في البلاد، وظل وحوده محصورًا في منطقي شرقى الجزائر وغربيها.

في اواخر تموز ١٩٩٦، أعلنت الجماعة الاسلامية المسلحة ان أميرها جمال زيتوني (أبو عبد الرحمن أمين) قتل في مكمن في مدينة المدية، وقالت انها عينت عنتر الزوابري (أبو طلحة) أميرًا حديدًا لها.

في مواجهة العمل الاسلامي المسلح ثمة عمل حزبي ميليشياوي مضاد يرفد عمل القوات

المسلحة (الجيش وقوى الامن)، لا يزال يمارس على نطاق ضيق، لكن هناك من يعمل لتشجيعه وتشريعه.

ففي مرحلة اولى بادرت السلطة إلى ان تكون «فرق للارهاب المضاد»، وهو ما عبّر عنه الرئيس علي كان في خريف ١٩٩٢ بعبارته «ارهاب الارهاب».

وفي عهد حكومة رضا مالك (بين ١٩٩٣ و ١٩٩٥)، هدد وزير الداخلية باستدعاء احتياط الجيش؛ وقال رئيس الحكومة رضا مالك (ربيع ١٩٩١) «إن الخوف ينبغي ان ينتقل إلى المعسكر الآحر»، أي إلى العناصر الاسلامية المسلحة. فتحاوب بذلك مع مخاوف انصار بعض الاحزاب الاستئصالية (المطالبة باستئصال العمل الاسلامي المسلح). وفي هذا الاطار تم فعلاً تسليح عدد من الحراب انصار حزب «التجمع من الحل الثقافة والديمقراطية» بقيادة سعيد سعدي الذي ما انفك يدعو انصاره إلى حمل السلاح لمقاومة «الاسلاميين المتطرفين».

ومسألة ترسيم أو تشريع الميليشيات الحزبية المضادة للاسلاميين أثيرت على نطاق واسع عقب كلمة الرئيس زروال في ٢٤ شباط ١٩٩٥ الذي

نوّه فيها «بالمقاومة الشعبية» ووعمد بأن الدولة ستسهر على توفير الدعم اللازم لها».

وانقسمت الاحزاب بين مؤيدة تشريع الميليشيات وبين معارضة. ضمن الفئة الاولى يندرج «التجمع من احل الثقافة والديمقراطية» (سعيد سعدي)، وحركة «التحدي» (الشيوعية) بزعامة نور الفاشمي الشريف وحزب «التحديد» بزعامة نور روما» التي اعتبرت ان تشريع الميليشيات عملية مغامرة ستكون نتيجتها الوحيدة تغذية الحرب الأهلية، وفي طليعة هذه الكتلة «جبهة القوى الاشتراكية» (حسين آيت أحمد)، و «جبهة التحرير الوطني» (في عهد امينها العام عبد الحميد مهري).

ثمة مشروع (موجود فعلا) حول «الدفاع المدني» يجري درسه، خاصة وان هناك سابقة، ولو كانت مختلفة نوعًا ما، وهي ان البرلمان الجزائري كان قد صادق في منتصف الثمانينات على قانون للدفاع الشعبي موجه اساسًا إلى تنظيم المقاومة الشعبية في حال تعرض البلاد إلى عدوان خارجي. والاشكال المطروح على قيادة الجيش والسلطات هو كيف يمكن تكييف هذا القانون مع حالة «التمرد المسلح» التي تعيشها البلاد مناذ نحسو خمسس سنوات.

## البربر (الأمازيغ)

أول مملكة بربرية: يرجع المؤرخون ظهور الحضارة البربرية إلى الألف الاول ق.م. و «البربر» هو الاسم الذي اطلقه الرومان على سكان هذه المناطق. ففي القرن الثالث ق.م. تأسست اول مملكة بربرية في مناطق الجزائر الشمالية حين دخل الامير مسينيسا Massinissa إلى مدينة سيرتا (قسنطينة حاليًا). فاتحًا. وحلفه على العرش ابن

أخته جوغورتا Jugurtha في العام ١١٦ ق.م. الذي قاوم الغزو الروماني بين ١١٢ و ١٠٦ ق.م. من دون ان ينجح في صده وفي منع تقسيم المملكة الرعان يسمونها «مملكة الرعاة» و «مملكة الرحل» La Numedie. ولعل في هذه التسمية دلالة على ان تلك القبائل إنما جاءت من اماكن أحرى يتبارى المؤرخون في تحديد مضاربها.

الاحتلال الروماني ودخول المسيحية: وشهدت فرة الاحتلال الروماني سلسلة من

الثورات المحلية ابرزها ثورة تاكفارناس بين العامين الا و ٢٤ (وتاكفارناس هو الاسم الذي أطلقه على نفسه أحد المغنين البربر الشباب في الجزائر اليوم تيمنًا بتلك الصفحة من صفحات التاريخ القديم للجزائر).

وفي القرن الرابع، دخلت المسيحية إلى المجزائر وولّدت بدورها مرحلة من الصراعات الفكرية. وكان أبرز مفكري تلك المرحلة المطران سان أوغسطين الذي كان مطران مدينة عنابة حتى اليوم في هذه المدينة القائمة أقصى الشرق الجزائري على الحدود التونسية وفي كنيسة أثرية جميلة تحمل إسمه. وعندما كان سان أوغسطين يُسأل عن أصله كان يجيب «أنا من أصل كنعاني» (أي سامي) بعكس الرومان الآتين من اوروبا.

و أذا كانت مملكة الفاندال لم تعمّر أكثر من ١٢ سنة (٤٢٩–٤٤) فسان البيزنطيين استقروا في البلاد حتى اواحر القرن السادس.

وقامت للبربر ممالك، بل امبراطوريات، عديدة إما مستقلة أو تدين بالولاء بصورة أو بأخرى للخليفة العباسي في بغداد، أو للخليفة الفاطمي في القاهرة. ومن ابرزها دولة المرابطين ودولة الموحدين (راجع باب «النبذة التاريخية» و «الاسلام الجزائري» و «وادي ميزاب» في باب «مدن ومعالم»).

## البربر في التاريخ المعاصر والراهن

(مراجع هذا المبحث الأساسية: ١- ما ورد بقلم فيصل جلول ومحمد الشاوي في «الوسط»، العدد ١٢٠ تاريخ ٢١ ايار ١٩٩٤، ص ١-١٧؛ ٢- حورج الراسي، «الحياة»، تاريخ ٤ ايلول ١٩٩٣، ص ١٤؛ و «لوموند ديبلوماتيك»، اعداد ايار ١٩٩٤، ص ٣، وتشرين ديبلوماتيك»، اعداد ايار ١٩٩٤، ص ٣، وتشرين

الاول ١٩٩٤، ص ١٩، وآذار ١٩٩٥، ص ٧).

«الظاهرة البربرية»: «الظاهرة البربرية» في الجزائر وثيقة الصلة بالوجود الفرنسي الذي استمر بعد الاستقلال في شكل مكثف على الصعيدين الاقتصادي والثقافي. ويكفي للدلالية على مدى حساسية هذين العاملين ان بيان اول تشرين الثاني ١٩٥٤ الذي اعلن الثورة المسلحة على الاحتلال الفرنسي تعهد «احترام المصالح الاقتصادية والثقافية» في حال التفاوض مع جبهة التحرير الوطني. وقد عبرت الظاهرة البربرية عن نفسها للمرة الاولى بعد استقلال الجزائر في نيسان نفسها للمرة الاولى احداث عنف هزت مدينة تيزي أوزو.

كانت النخبة القبائلية («القبائل»، «منطقة القبائل»، تسمية اطلقها المارشال الفرنسي بيحو، احد عتاة الغزو الفرنسي للجزائر في الاربعينات، والمقصود بها قبائل أزواوه البربرية، وأصبحت تعيي بصورة عامة «البربر» أو «المناطق البربرية») قبل الحرب العالمية الثانية تتطلع إلى الاندماج الكلي في المجتمع الفرنسي. لكن في هذه الفترة نفسها انخرط المهاجرون إلى فرنسا من منطقة القبائل (البربرية) بكثافة في حركة «نجم شمالي افريقيا» التي كانت تطالب باستقلال الجزائر.

وحركة «النحم» التي عملت بعد العام سياسية معروفة بنزعتها العربية الاسلامية، وتأثر مناسية معروفة بنزعتها العربية الاسلامية، وتأثر قائدها مصالي الحاج بكل من الامير شكيب ارسلان الذي التقاه سنة ١٩٣٥ في جنيف، وبالزعيم المصري مصطفى كامل. والدليل على الانخراط الكثيف للقبائل (البربر) في هذه الحركة الوطنية الاستقلالية ان مكتبها السياسي، في مطلع الثلاثينات، كان يضم خمسة اعضاء اربعة منهم من منطقة القبائل، وكان هؤلاء يعتبرون «النخبة» منطقة للاندماج في فرنسا) مرتدة.

«الازمة البربرية»: وكان من الطبيعي ان تعمل السياسة الفرنسية على تشجيع «النخبـة القبائلية» ليصير هناك نسوع مسن «ايديولوجيسة قبائلية» (أي بربرية). وظهــرت الآثــار الاولى لهــذا العمل السياسي الاستعماري المكثف في ١٩٤٨ إثر نكبة فلسطين التي ترافقت مع حملة دعائية على العرب في الاعلام الغربي. ووجد بعض القبائل في ذلك فرصة للطعن في الاتجاه العربي الاسلامي لـ «حزب الشعب الجزائري» ما أدّى إلى ازمة قيادة في هذا الحزب (مع بدء بروز نحم حسين آيت أحمد وأحمد بن بلَّة). غير ان هذه القيادة تحركت بسرعة وحندت الوطنيين من القبائل، وتمكنت، بعمد معركة عنيفة، من اعادة الامور إلى مجاريها. أما العناصر «القبائلية» المهزومة فالتحقت بـالحزب الشيوعي الجزائري. وهذا الأمر يفسر، من جملة امور كثيرة، الارتباط الوثيق والمستمر بين الحركة الشيوعية والحركة البربرية.

البربر إبان ثورة التحرير: حافظت النزعة البربرية إبان ثورة التحرير (١٩٥٤-١٩٦٢) على طابعها النحبوي الضيق، على عكس القاعدة وأكثر قياداتها التي انخرطـت في الثـورة. والشـواهـد على ذلك كثيرة، أهمها طبيعة التحالفات التي كانت تحري داحل صف القيادة في جبهة التحرير، إذ لم تشكل النزعة البربرية (لدى القادة من اصل بربري) عنصرًا أو دافعًا لهذه التحالفات. والمثال الابرز على ذلك التمرد الذي قاده آيت أحمد في ١٩٦٢ والذي لم يكن بدافع نزعة بربرية بـل لأسباب سلطوية ودستورية. ويؤكد ذلــك المـؤرخ الجزائري محمد حربي الذي يرى ان معارضة كل من بوضياف وآيت أحمد «لم تكن تستمد حقيقتها من الشعب بل الاستيلاء على السلطة في المدى القريب»... ولا يزال آيت أحمد إلى اليوم متمسكًا بطلب «انتخاب بحلس تأسيسي» طاعنا بذلك في شرعية كل الانظمة المتعاقبة على الجزائر حتى

اليوم، أي طيلة ٣٣ سنة.

في عهد بومدين: عمل هذا العهد على انجاح ورشة صهر وطني كبرى أطلق عليها تسمية «معركة بناء الشخصية الوطنية الجزائرية». وقد انخرطت في هذه المعركة العناصر المتحدرة من اصول بربرية أو قسم مهم من نخبتها في إطار المشروع الذي رسمت ملامحه جبهة التحرير الوطين خــلال الحقبـــة البوميدينيــة (١٩٢٥-١٩٧٩). وابدت النخبة البربرية حماسًا ظاهرًا لدمسج الجزائـر في شخصية وطنية جزائرية وهوية عرفت في حينهـــا على انها حصيلة التاريخ الطويل للبلاد. ولقد عرّف الميثاق الوطني الشعب الجزائري على انه أمة من اصول متعددة وعريقة في التاريخ انصهرت وتلاحمت اليوم في بوتقة واحدة هي الامة الجزائريــة المسلمة العربية الحالية. بل ومضى زمن كان فيه تيار نافذ بين النخبة البربرية يتحدث عن عروبة البربر وعن اصول سامية أي عربية للغتهم وفدت مع هجرات القبائل العربية القادمة من حزيرة العرب إلى شمالي افريقيا.

«الربيع البربوي» (١٩٨٠): من المسار التاريخي العام للعلاقة «عرب-بربسر» في إطار الاسلام الموحد بل الدبحسي في الجزائسر، يمكن استنتاج ان لا مشكلة سياسية على الصعيد الوطيي ذات حذور ثقافية أو لغوية. لكن هذا لا يعين ان الاحتقان الفكري لا يولد انفحارًا في بعض الاحيان يودي إلى استغلاله سياسيًا في بعض الظروف ومن اطراف محلية وحارجية، فيبدو معها بمثابة مشكلة ثقافية أو لغوية أو قومية...

وهذا ما حصل فعلاً في ما أصبح يُعرف بد «الربيسع البربري» في نيسان ١٩٨٠، حين احتاحت التظاهرات مديسة تيزي أوزو احتجاجًا على منع السلطات الكاتب البربري (باللغة الفرنسية) مولود معمري من إلقاء محاضرات عن

الادب البربري.

وبعد أشهر، أي في صيف ١٩٨٠، عقد مؤتمر بربسري في مصيف باكورت الجبلي أصدر وثيقة تضمنت مجموعة من المطالب، في مقدمها:

اعتبار اللغة الأمازيغية لغة رسمية بنص في الدستور اسوة باللغة العربية.

إدخال اللغة الأمازيغية في النظام التربوي
 الجزائري ابتداء من المرحلة الابتدائية.

وحاءت تظاهرات «الربيسع السبربري» والمطالب التي اعقبتها لتعيد إلى الذاكرة اهتمام السياسة الفرنسية، منذ الاستعمار مرورًا بحقبة حرب التحرير وحتى اليوم، بـ«القبائل» ودعمها لها. ومن ابرز محطات هذا الدعم تأسيس الأكاديمية البربرية في باريس في ١٩٦٧ التي سعت إلى وضع حروف اللغة الأمازيغية وإثراء قاموسها بكلمات حديدة بعدما كانت تثرى طبيعيًّا . مفردات عربية.

مسيرة بربرية: «لا جزائر دون ديمقراطية».



استجابات النظام: لقيت الحركة البربرية بحاوبًا من نظام الرئيس الشاذلي بن جديد الذي الدحل مصطلح «الأمازيغية» في الميشاق الوطين المعدل في ١٩٨٦، جاعلاً منه واحدًا من مقومات الشخصية الجزائرية أسوة بالعروبة والاسلام. وقبل ذلك بنحو عامين، كانت السلطات الجزائرية افتتحت في مدينة تيزي أوزو معاهد وكليات المتعية يؤمها الطلاب من كل انحاء البلاد لكسرطابع «الغيتو» الذي حاول البعض إلصاقه بهذه المدينة.

وأكثر ما ترجم تجاوب السلطات، حتى الآن، مع المطلب الثقافي الأمازيغي هو ما بدر من إشادة الاوساط الادبية والفكرية في الجزائر على احتلاف مشاربها بالكاتب البربري مولود معمري بعد اغتياله في ١٩٨٩. ما يعطي فكرة عن التحول الجذري الذي حرى خلال السنوات التي اعقبت «الربيع البربري»، وخصوصًا منذ انتفاضة تشرين الأول ١٩٨٨، والذي سمح لأنصار اللغة البربرية باحتلال المساحة الثقافية التي كانوا يطالبون بها. فأصبح هناك إذاعة تنطق بلسانهم، وكراس حامعية خصصت لدراسة لغتهم، وما إليها.

الخريطة السياسية الحالية للبربو: «جبهة القوى الاشتراكية» التي أنشأها الزعيم القباتلي (البربري) حسين آيت أحمد (احد الزعماء الخمسة المشهورين في جبهة التحرير) في خريف ١٩٦٣، كانت حركة محض سياسية، ولم يكن برنامجها الإصلي يتضمن اية إشارة إلى مثل هذه المطالب الثقافية التي رفعت في «الربيع البربري». لكن بعد فرار حسين آيت أحمد من سيحن الحراش في ايار البربرية» في باريس ١٩٦٧، بدأ الطابع الثقافي البربرية في باريس ١٩٦٧، بدأ الطابع الثقافي المحركة البربرية يتبلور شيعًا فشيعًا، إلى ان برز الحيرًا في شعارات مشل «نحن لسنا عربًسا» اخسيرًا في شعارات مشل «نحن لسنا عربًسا» و «الأمازيغية لغة وطنية ثانية».

ويتنازع الحركة البربرية تياران: تيار نخبوي يتنافس على قيادته كل من حسين آيت أحمد وسعيد سعدي الذي يريد ربط الحركة بالمحال الثقافي الفرنسي، في حين ان آيت أحمد يرفض كل محاولة لحر البربر إلى مواقف متطرفة. وتيار شعبي تتبناه كل من حبهة التحرير والحركات الاسلامية ويريد للحركة ان ترتبط بالمحال الثقافي العربي الاسلامي مع اعترافه بالأمازيغية. ومن علامات الاسلام المحروف التي ينبغي ان تكتب بها اللغة الأمازيغية. الحروف التي ينبغي ان تكتب بها اللغة الأمازيغية. الماتينية، المنات على رسمها بالحروف اللاتينية، اللاتينية، والتيار الاول يعمل على رسمها بالحروف اللاتينية، الله عدى كتابتها بالابجدية العربة الدينة.

بذلت عناصر الحركة البربرية وما زالت حهودًا حثيثة منذ اقرار الديمقراطية والتعددية السياسية والحزبية لكي تخرج من «الغيتو القبائلي». لكن نتائج الانتخابات المحلية عام ١٩٩١ بينت ان إشعاع الحركة لا يزال يتركز في ولايتي تيزي أوزو وبجاية. بل انها تواجه منافسة قوية في منطقة القبائل ذاتها من طرف حبهة التحرير الوطيي والحركات الاسلامية بدءًا بجبهة الانقاذ.

ولاية بجاية، وهبط إلى ٥٪ في ولاية البويرة، ولم يتحاوز ٣٪ في ولايتي الجزائر وبومرداس. وعلى عكس ذلك فإن أهم حزبين، حبهة الانقاذ وحبهة التحرير (الحاكمة)، لم يرفعا أية مطالب لغوية، وسجلا معدلات أعلى في المناطق البربرية نفسها: ٢٥٥٪ في البويرة، ٢٥٪ في تمنرست (أقصى الجنوب)، ٣٠٨٪ في العاصمة، ٢٥٥٪ في بومرداس، ٢٠٨٨٪ في غرداية عاصمة وادي ميزاب و ٢٠٩٪ في تيزي أوزو، و٨٤٠٪ في بجاية. ومعنى هذه الارقام ان المطالب ذات الطابع اللغوي هي ابعد ما تكون عن الاهتمامات المباشرة للأغلبية الساحقة من السكان.

الإطار الجغرافي والواقع الديمغرافي: تعتبر الظاهرة البربرية في الجزائر ظاهرة قبائلية اساسًا، ومنطلقها منطقة محددة هي المنطقة الجبلية المعروفة منطقة «القبائل» الواقعة على بعد ١٠٠ كلم شرقي العاصمة الجزائرية.

لقد كان شائعًا القول إن ثلث السكان في الجزائر يعلنون انتماءهم إلى البربرية. ولكن احصاءات الادارة الاستعمارية الفرنسية نفسها، قبل الاستقلال، وخصوصًا إحصاء تشرين الاول قبل الاستقلال، وخصوصًا إحصاء تشرين الاول الاحصاء المدون في المنشورات الرسمية الصادرة عن البعثة العامة للحكومة الفرنسية في الجزائر، يقول إن نسبة السكان البربر من مجموع السكان هو المعروف ان اول إحصاء احري في الجزائر المستقلة والمعروف ان اول إحصاء احري في الجزائر المستقلة عام ١٩٦٦ اعطى نسبة أعلى بقليل ربما لاعتبارات

قسنطينة (شرقي البلاد) فتعود إلى الارتفاع ما بـين ٢٦،٦–٢٦،٦٪ حيث تتواجـد تجمعـات بربريــة كثيفة في مدينــتي بجايـة وسـطيف. أمـا في الجنـوب فهذه النسبة لا تتجاوز ٢،٦–٧،٩٪.

وتتوزع التجمعات البربرية على بلاد القبائل، والشاوية (سكان الاوراس)، ووادي مسيزاب (غرادية)، والطوارق (في الهوغار والجنوب)، واعداد قليلة متناثرة في التواث (الجنوب الغربي)، ومنطقة القصور في الهضاب المرتفعة.

هذا على الصعيد الاتني. أما على الصعيد اللغوي فإن نسبة ١١٪ فقط من مجموع سكان الجزائر يتكلمون اللغة القبلية (الأمازيغية) وربع هؤلاء يتواحدون في منطقة العاصمة. أما البربرية الشاوية فلا يتكلم بها سوى ٢٪ من المجموع العام لسكان الجزائر حصوصًا سكان منطقة الاوراس. والبربرية المزابية والطوارقية (راجع «أزواد، بلاد الطوارق» في الجزء الاول) فلا تعني أكثر من ١٪ من سكان البلاد.

موقع البربر في الحرب الاهلية الدائرة ومن «المصالحة الوطنية»: حتى نيسان ١٩٩٤، اي حتى احتفال البربر بالذكرى ١٤ للربيع البربرية آمنة إلى حد كبير بالنسبة إلى الحرب الدائسرة في الجزائسر بين الاسلاميين (جبهة الانقاذ) والسلطة (جبهة التحرير)، وقد استقبلت عددًا من الفارين من العاصمة والمدن الكبرى التي تعيش لياليها في ظل الجوف وأعمال الدهم من طرفي المواجهة. وعلى أثر حوادث متفرقة قليلة وقعت في بعض المناطق البربرية، تنادى الأهالي لوفض جر مناطقهم إلى أي البربرية، تنادى الأهالي لوفض جر مناطقهم إلى أي تزويدهم السلاح لردع المهاجمين المحتملين بوسائل عسكرية التي نفذها الاسلاميون، وهي ضئيلة كانت محصورة بأهداف

تقليدية درجوا على استهدافها.

لكن بدءًا من كانون الشاني ١٩٩٤، وفي الفترة التي استلم فيها الرئيس الحمالي اليمين زروال السلطة، استهدفت حوادث الاغتيال، بأكثريتها، عناصر بربرية. فانبرى الدكتور سعيد سعدي رئيس «التحمع من احل الثقافة والديمقراطية» ليدعـو إلى المقاومة المسلحة للبربر ضد الدولة والاسلاميين في آن: «إن البربر فهموا ان عليهم ان يتولوا حماية أنفسهم بوسائلهم الخاصة وان بحموعات مسلحة ظهرت للدفاع الذاتي ضد الاصولية، وليس لأنسا ديمقراطيون لا نستطيع استعمال السلاح». وحدد سعدي مطالبته بالعلمانية في الجزائر وعدم إيمانه بالحل التفاوضي، وعارض المصالحة الوطنية التي دعت إليها حكومة الرئيس اليمين زروال مع الحركات الاسلامية المسلحة. وهـذه الدعـوة إلى المصالحة كانت العنصر الأساس في انتقال سعدي من تأييد النظام إلى معارضته.

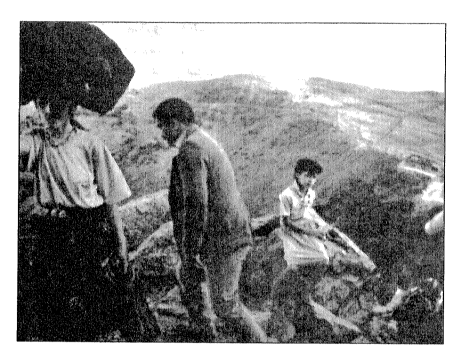
لا شك ان هذه المواقف للدكتور سعدي، ولحزبه، كان يمكن ان ترتب نتائج بالغة الخطورة في ما لو كان سعدي يمثل الزعامة الاولى في المناطق البربرية. أما ان هذه الزعامة لا تزال معقودة لحسين آيت أحمد رئيس «جبهة القوى الاشتراكية» وأحد الزعماء التاريخيين في ثورة التحرير، والذي استطاع ان يشكل قطبًا نيابيًا ثالثًا بعد جبهة الانقاذ الاسلامية وجبهة التحرير الوطني، فانه معتبر الناطق الفعلي باسم التيار البربري. وهو، بصفته هذه، لم يتردد في التعبير عن مواقف متناقضة تمامًا لتلك التي يتردد في التعبير عن مواقف متناقضة تمامًا لتلك التي رفض الحلول المتطرفة للازمة، ووصل الجسور بين الجزائريين.

وإضافة إلى هذيت الرافدين الكبيرين للحركة البربرية (آيت أحمد، سعدي)، هناك حركات وتنظيمات بربرية أحرى تصب ولاءاتها، بدرجات متفاوتة، في إحدى الجبهتين السياسيتين الكبرين: جبهة الانقاذ وجبهة التحرير، وأهمها:

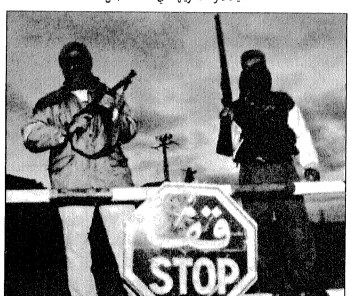
حركة «بحد» التي كان يتزعمها رئيس الوزراء قاصدي مرباح؛ و «الحركة الديمقراطية للتحديد الجزائري» التي أسسها سليمان عميرات اللي وافاه الاجل وهو يقرأ الفاتحة على جثمان الرئيس محمد بوضياف؛ حركة «التحدي» التي يتزعمها السيد الهاشمي الشريف وهمي امتداد للحزب الشيوعي الجزائري؛ و «الحركة الاسلامية الأمازيغية المسلحة»، وهي منظمة غير معروفة على نطاق السلامة واسع ويبدو ان نشاطها ينحصر في مناطق القبائل، وانها تعمل تحت راية حبهة الانقاذ الاسلامية.

في الأخير، لا بد من الاشارة إلى أمر مهم أجمعت عليه كتابات المحللين للاوضاع الجزائرية عامة، والبربرية خاصة، وهو انه مهما تأزمت الاوضاع وواتت الظروف الموضوعية والذاتية «نزعة البربرية» فإن انشقاق القبائل وتشكيل منطقة حكم ذاتي داخلي، على سبيل المثال، إنما هو أمر غير واقعي لأسباب كثيرة من بينها اللبربر يتوزعون في المناطق المختلفة خصوصًا في المدن الكبرى شأن وهران والجزائر العاصمة، وهم ليسوا محصورين بجزيرة معينة كما هي حالة للكورسيكيين، مثلاً، حتى يمكن القول بانفصالهم واعلانهم القطيعة مع محيطهم.

تعليم الأمازيغية: في ضوء تنامي الحركة البربرية المطالبة باقرار الازدواج اللغوي (عربي-أمازيغي) التي وصلت إلى ذروتها، اواسط ايلول 1998، مع الاضراب العام الذي شمل منطقة القبائل (ومدنها الرئيسية: تيزي أوزو وبجاية والبويرة) للمطالبة باعتبار اللغة البربرية (الأمازيغية) لغة رسمية ثانية إلى جانب العربية، أقرت الحكومة بأنها عاكفة على وضع خطة لنشر تعليم الأمازيغية وإدخال تعديلات على المقررات التعليمية والخيارات الثقافية بحيث تستوعب البعد الأمازيغي والخيارات الثقافية بحيث تستوعب البعد الأمازيغي الجزائري».



سكان منطقة القبائل (البربر) الجبلية.



مدنيان يحرسان قريتهما في منطقة القبائل.

وكانت الحركة الثقافية البربرية، في خطواتها الأحيرة التي اعتبرت الاوسع والأقوى منذ اعلان الاحكام العرفية، قد رفعت شعار «لا مدرسة من دون الأمازيغية» (لغة بربرية غير مكتوبة). وكان حادث اختطاف المغيني البربري معطوب الوناس شرارة اندلاع المظاهرات واعلان الاضراب.

وعكست مواقف وزيـر التربيـة الجزائـري، عمر فخري، استعداد الحكم للتعاطي المرن مع هذه المطالب. وخيار الحكم في هذا الصدد ليس جديدًا، إذ كانت وزارة التربية افتتحت منذ ١٩٩٠ فصولاً

لتدريس اللغة والثقافة الأمازيغية بهدف تخريج مدرسين متخصصين في التاريخ واللغة والحضارة الأمازيغية. ومن دوافع هذا التعاطي المرن للحكومة ليس اتساع الحركة الأمازيغية الجزائرية وحسب، بل ايضًا الخطوة التي كان قد قطعها الملك المغربي الحسن الثاني باعلانه رسميًا في آب ١٩٩٤، تدريس اللغة الأمازيغية في المغرب.

وثمة من يخشى في اوساط الحكم وخارجه في الجزائر ان يفضي سوء التعاطي مع هذه الظاهرة الحساسة إلى فتح نافذة صراع ساحن من النوع العرقي والمناطقي يضاف إلى الصراع القائم مع ظاهرة الاسلام الاصولى.

## معالم تاريخية

□ اتفاقيات إيفيان: في الساعة الخامسة من صباح يوم ١٩ آذار ١٩٦٢، وبعد ساعات طويلة من النقاش، وقع أربعة أشخاص على ذيل ملف من ٩٣ صفحة مطبوعة على الآلة الكاتبة كانت هذه هي نصوص اتفاقيات إيفيان اليي حققت للجزائر استقلالها بعد نضال طويل. أما الأشخاص الاربعة فهم ثلاثية مفاوضين فرنسيين (حان دي بروغلي، روبير بورون ولوي حوكس)، والجزائري كريم بلقاسم الذي تولى وحده التوقيع على الوثيقة باسم الثوار الجزائرين، وكان رفاقه في الأسر الفرنسي وعلى رأسهم أحمد بن بلّة، وذلك منذ ٤٥٩١. ولكن في لحظات التوقيع، كانت السلطات الفرنسية تطلق سراحهم ووضعتهم على السلطات الفرنسية تطلق سراحهم ووضعتهم على

من طائرة كارافيل فرنسية متوجهة بهم إلى حنيف.

بعد سبع ساعات من التوقيع، أصدر القائد العام للقوات الفرنسية في الجزائر الجنرال أيبريه أمرًا عامًا بوقف اطلاق النار. لكن في اللحظة نفسها كان الجنرال سالان، أحد كبار المتمردين في الجيش الفرنسي ضد الجسنرال ديغول، يصرح عبر محطة إذاعية مقرصنة تابعة لمنظمة الجيش السري: إنني أصدر الأمر لمقاتلينا بمهاجمة المواقع المعادية في المدن الجزائرية الكبرى كافة، وكذلك أصدر أمرًا لمقاتلينا ورفاقنا في القوات المسلحة، من مسلمين واوروبين، بان يسرعوا بالانضمام الينا».

استحاب كثيرون لنداء سالان ورفاقه من الداعين لابقاء الجزائر فرنسية. غير ان الجزائر تابعت مسيرتها ونالت استقلالها بفضل نضال أبنائها خاصة، ثم على أثر تلك المفاوضات التي

بدأت سرية في قصر في منطقة الجورا اعتبارًا من ٨ شباط ١٩٦٢، وكانت سرية استكشافية بين الوزراء الفرنسيين واعضاء في الحكومة الجزائرية المؤقتة. تلك المفاوضات الاستكشافية سرعان ما أضحت حدية، ولكن دائمًا سرية، اعتبارًا من ٧ آذار التالي. وعلى الرغم من ان الصحافة كشفت عن بعض اسرار المفاوضات إلا ان السرية المطلقة بقيت محيطة بها حتى فحر ٩ آذار حيث حرى التوقيع واعلان النباً على العالم أجمع.

تضمن الاتفاق على بند حاص يتحدث عن ضرورة ان يجري استفتاء بين ثلاثية احتيارات تطرح على الشعب الجزائري: ان ينال استقلاله التام، أو استقلالاً ذاتيًا، أو ان يعتبر مناطق بلاده مقاطعات فرنسية. وقد لوحظ ان هذه الاحتيارات لم يصر إلى بحث أي منها بعد ذلك بل كان الاستقلال التام هو الخيار الوحيد. وقد بدا ان البند قد أدرج في نص الاتفاق من احل تهدئة حواطر الفرنسيين المتشددين.

□ انتفاضـة تشــرين الاول ١٩٨٨: في ٤-٥ تشرين الاول ١٩٨٨ بـدأت تطـاهرات في الاحياء الشعبية وسط العاصمة، ما لبثت ان تطورت إلى عمليات شغب واسعة، وإلى حرق وتدمير العديمد من المحال التجارية والممتلكسات العمومية. وكان جلِّ المتظاهرين من الاولاد والشباب الذين قيل انهم تحركوا من دون تخطيط مسبق للتعبير عن الضيق الذي يعيشون فيه والحرمان اللذي يعانون منه. وفي تشميرين الاول (١٩٨٨)، بلغت الانتفاضة ذروتها، فأحرقت مبان عامة، واعلنت حالمة الحصار، وفرض حطر التحول. وفي ٨ تشرين الاول فتحت قوات الجيش نيران اسلحتها على المتظاهرين في ضاحية القبة (أحد معاقل الاسلاميين) فقتلت ٦٠ منهم. وانتقلت التظاهرات والمواجهات لتشمل بقية المدن الجزائرية. وفي ١٠ من الشهر نفسه، حرت اعنف

المواجهات بين الجيش والمتظاهرين في وسط العاصمة وقدرت الحصيلة الرسمية عدد القتلى بنحو . . . . . قتيل.

وفي هذا اليوم بالذات (١٠) تشرين الاول ١٩٨٨)، ظهر الرئيس الشاذلي بن جديد على التلفزيون ليقول إنه تلقى الرسالة وفهم مضمونها وسيباشر فورًا بالاصلاحات. وبعد يومين، أعلن عن استفتاء عام حدد موعده يوم ٣ تشرين الشاني ١٩٨٨ بهدف تعديل الدستور. وفي ١٨ تشرين الاول، أعلن عن نيته فصل الحزب عن الدولة. وبعد ذلك باسبوع واحد (٢٥ تشرين الاول) أعطيت تفاصيل عن الاصلاحات العميقة التي سيتم ادحالها على الحزب الواحد بهدف نزع هيمنته على الحياة العامة، وإن كان بقى «الحزب الحاكم الوحيد» (نزعت عنه هذه الصفة بعد نحو سنة). وفي ٢٩ تشرين الاول، صدر قرار بابعاد أبرز رمزين في الدولة، بعد الرئيس الشاذلي بن جديد، وهما مسؤول الامانة العامة لحسزب حبهة التحرير (الحاكم) محمد الشريف مساعدية، والأكحل عياط المسؤول عن المخابرات العسكرية. وبعد يومين، وعشية عيد الثورة، تم إطلاق سراح جميع الذين اعتقلوا خلال الاحداث.

غيرت إنتفاضة تشرين الاول ١٩٨٨ الخريطة السياسية في الجزائر: اصلاحات كبرى الحراها الشاذلي على مستوى الحزب والدولة، ولكنها جاءت متأخرة و لم تؤت ثمارها؛ ودخول الاسلام السياسي على المعادلة الجزائرية كعنصر اساسي لم يعد بالامكان تجاهله، بل أصبح القوة الشعبية الأولى في البلاد كما أثبت ذلك السنوات القليلة اللاحقة (راجع «عهد الشاذلي بن جديد» في باب النبذة التاريخية).

□ التعريب والهوية: أوجز الدكتور تركي رابح عمامرة، رئيس جامعة الجزائر، هذه القضية الشائكة وما آلت إليه حاليًا، بقوله:

إننا نعاني صراعًا ثقافيًا وحضاريًا عنيفًا في الجزائر بلد المليون ونصف المليون شهيد، وذات المساحة الواسعة، والشعب المتطور علميًّا وتقنيًّا. هذا الشعب يعاني اليوم من الغزو الثقافي والاستعمار الفكري، لأن فرنسا خرجت من الجزائر وتركت وراءها كما يقولون «مسمار ححا»، هذا المسمار هو الفكر الاوروبي والثقافة الاوروبية، وهي طاغية هنا بصورة عنيفة خاصة وان الجزائر مثل تونس والمغرب قريبة من اوروبا، فالصحف تصدر في باريس وبعد ساعة تكون في الجزائر.

واليوم نحد من يناقش في قضية الهوية، فهل نحن عرب أم أمازيغ أم أوروبيون؟.

الجزائر عندما استقلت في ١٩٦٢ كان كل شيء مفرنسًا. وبعد الاستقلال ارادت الجزائر ان تعيد وجهها الاسلامي مرة أخرى، فقامت «ثورة التعريب»، وواجهت وضعًا غاية في الصعوبة والدقة، إذ وجدت ان أكثر الجزائريين تكونوا تكوينًا فرنسيًا في عهد الاحتلال يدافعون عن الاستقلال فهمًا ماديًا، وفي نظرهم ان الاستقلال هو النشيد الوطني والجيش الوطني والعلم الوطني، ولكن اللغة والثقافة والسلوك، كلها يريدونها ان تبقى كما هي فرنسية، وذلك بدعوى التطور والانفتاح ومسايرة العالم تكنولوجيًا.

إن الجزائر قبل ان تقع تحست الاحتسلال الفرنسي كانت ولاية تابعة للخلافة العثمانية، وكانت الجزائر إلى حانب اقطار شمالي افريقيا لديها ولاء شكلي للوالي العثماني، ولكنها عمليًا كانت تدير عملها بنفسها، واللغة التركية لم تنتشر في الجزائر بل كانت مقصورة على الحكام العثمانيين وعلى قطاع معين من الجيش يسمى «الانكشارية»، أما التعليم فكان يتم من ألفه إلى يائه باللغة العربية، في المدارس والمساحد والزوايا والكتاتيب، كما ان الادارة كانت تسير باللغة

العربية. ولكن بعد الاحتالال الفرنسي (بدءًا من ١٨٣٠) تغيرت امور كثيرة، وعمل الاستعمار على تغيير البنية الاساسية للبلد. ولاحكام سيطرته، عمل الاستعمار على محاور اربعة: محور الفرنسة، محور التنصير، محور التفقير ومحور الاندماج والتحنيس.

أما محور الفرنسة فقد عمل على ابعاد اللغة العربية وأحل مكانها التعليم الفرنسي، وألغسى الادارة الجزائرية القديمة وأنشأ ادارة مفرنسة .٠٠٪. واستمرت هذه السياسة حتى الاستقلال.

أما سياسة التنصير فقد قامت باحتلال المساحد والسيطرة عليها، وحولت المساحد المهمة إلى كنائس وكاتدرائيات، وقد تم ارجاعها بعد الاستقلال إلى مساحد.

أما التفقير، فكما هـو معروف ان الجزائر بلد زراعي مـن الدرجـة الاولى وبـه اراض زراعيـة خصبة، وقد قام الاستعمار بـنزع ملكيـة الاراضـي من الجزائريين وأعطاها للاوروبيين الذين احضرهـم لملء الجزائر بهم (راجع «المستوطنون الاوروبيون» في هذا الباب: معالم تاريخية).

أما المحور الأحير فهو الخاص بالتحنيس والاندماج، فقد قامت فرنسا بفرض جنسيتها على الجزائريين، فمثلاً الشيخ عبد الحميد بن باديس، وهو من كبار رحال الاصلاح والسلفية كان مكتوبًا في بطاقته «مسلم فرنسي». ففرنسا كانت تعترف بالاسلام كدين وتنكر الجنسية العربية، لانها ارادت ان تمسح شخصية الجزائر العربية وتحعلها حزءًا من فرنسا. ولهذا تم عام ١٩٣٨ إصدار قانون رسمي بأن اللغة العربية في الجزائر هي لغة أحنبية، أي ان الشعب الجزائري شعب فرنسي، («العربي»، عدد ايار ١٩٩٤، ص

□ جبهة التحرير الوطني (الجزائريسة): الحزب الحاكم الوحيد في الجزائر منذ الاستقلال

حتى التعديل الدستوري، في ١٩٨٩، الذي قال بالتعددية والديمقراطية. وهو الحزب الذي قاد ثـورة

تحرير الجزائر.

في آذار ١٩٥٤ انشاً زعماء «التنظيم الخاص» التابع لحركة انتصار الحريات الديمقراطية التي كانت تعرف في السابق بحرب الشعب الجزائري «اللحنة الثورية من احمل الوحدة والعمل» بهدف جمع شمل كل الوطنيين الجزائريسين من كل الاتجاهات والميول، وقد دعت هذه اللجنة في اول بياناتها السياسية إلى تشكيل جبهة موحدة من اجل تحرير الـتراب الوطـني الجزائـري. وكـان الزعماء التاريخيون للثورة (بن بلعيد، ديدوش مراد، بن مهيدي، بن بلة، بوضياف، آيت أحمد، بيطاط وحيضر) هم الذين يشرفون على هذه اللجنة، وقلد اجتمعوا في القاهرة، وقرروا في صيف ١٩٥٤، من برن، اعلان النضال المسلح من اول تشمرين الثاني ٤ ه ١٩، واعلان تشكيل جبهة التحريـر الوطـي في الوقت نفسه. وهكذا تطابق ميلاد الجبهة مع اندلاع الثورة الجزائرية.

مع هذا الاعلان المتطابق مع اول عملية مسلحة (راجع «الشرارة الاولى للثورة الجزائرية» في هذا الباب: معالم تاريخية)، بدأت معظم التنظيمات السياسية تحل نفسها وتبترك لاعضائها حرية الانضمام إلى الجبهة. فبدأت معظم الكوادر الوطنية الجزائرية تتخلى عن تنظيماتها وتنضم إلى حبهة التحرير حتمي البعمض الذيمن لم يكونسوا موافقين تمامًا على اساليب عملها. أما الحزب الشيوعي الفرنسي في الجزائر فقد رفض حل نفسه رسميًا، إلا ان وجوده لم يكن ذات أهمية. أما أهم حركة وقفت في وجه الانصهار في الجبهة الناشئة فكانت «الحركة الوطنية الجزائرية» بزعامة «مصالي الحاج» والتي كانت تتمتع ببعض الشعبية في اوساط العمال المغمريين. إلا ان جبهمة التحرير تمكنت احيرًا من القضاء عليها، أو على الاقل تحييدها وجعلها هامشية (راجع باب الاسلام

الجزائري).

انعقد اول مؤتمر لجبهة التحرير الوطني عمام ١٩٥٦ في وادي الصومام، وتبنى برنامجًا سياسيًا عامًا اعتبر بمثابة الايديولوجية الرسمية للجبهة. وقل انعقد همذا المؤتمر بغياب الزعماء السياسميين الموجودين في الخارج، وأنشأ بجلسًا وطنيًا لقيادة الثورة ولجنة تنسيق وتنفيل. وقلد عمارض الزعماء السياسيون في الخارج، وعلى رأسهم بسن بلَّة، مقررات وادي الصومام. إلا انهم لم يؤثـروا كثيرًا في مجريــات الامــور خاصــة بعــد ان اختطفـــت السلطات الفرنسية الطائرة التي كانت تقلهم واعتقلتهم في ٢٢ تشرين الاول ١٩٥٦ وحتى نهاية الحرب والتوقيع على اتفاقيات إيفيان (راجع «الصومام، مؤتمر» في هذا الباب: معالم تاريخية).

في ١٨ ايلول ١٩٥٧، أعلنت الجبهة عن تشكيل «الحكومة المؤقتة للجمهورية الجزائرية» في القاهرة برئاسة فرحات عباس، ثم برئاسة يوسف بن حمدة في آب ١٩٦١. وكانت همذه الحكومة هي التي قادت مفاوضات إيفيان مع الحكومة الفرنسية في ١٩٦٢ باسم جبهة التحرير الوطي. وقد شهدت الجبهة العديد من الصراعات. واجتمعت غداة الاستقلال بكامل قيادتها وتبنت برناجًا عامًا ذي توجه اشتراكي (استمرت عليه حتى اواحر الثمانينات حيث تخلى عنه صراحة الرئيس الشاذلي بن حديد، في وقت كان العالم يعيش اللحظات الأحسيرة لانهيار الاتحاد السوفياتي). وعاد الصراع بين الجبهة وبين الحكومة المؤقتة إلى ان حسمه حيسش التحريسر الوطيئ بقيادة هواري بومدين الذي كانت الحكومة المؤقتة قد عزلت قيادته. فتشكل مكتسب سياسي من خمسة اعضاء هم: بن بلة، حيضر، بيطاط، آيت أحمد وبوضياف؛ وقد انتخب حيضــر امينًا عامًا للجبهة، إلا انه احتلف مع بن بلسة وكانت النتيجة ان انعقد اول مؤتمر للجبهة مند الاستقلال تقرر فيه انتخاب بن بلَّة امينَــا عامَّـا لهــا (للتطورات اللاحقة في شأن حبهة التحرير الوطين الجزائرية، وزعمائها وتياراتها، وما آلت إليه، راجع مختلف الابواب لا سيما النبذة التاريخية، والاسلام الجزائري، والبربر في الجزائر، وزعماء ورحال دولة).

إن أكبر وأخطر تحول عاشته جبهة التحرير الوطني كان خلال تولى عبد الحميد مهري منصب امينها العام، إذ نقلها المهري إلى حزب معارض يعمل في إطار «كتلة روما» و «العقد الوطين»، وهمي الجبهة التي كانت الحيزب الحياكم منيذ الاستقلال حتى ١٩٨٩، ثم الحزب الموالي، ثم الحسزب المعسارض بزعامة المهسري في ١٩٩٤ و١٩٩٥، إلى ان كانت المدورة الأحسيرة للجنسة المركزية السين تحولت فجأة إلى «دورة استثنائية» (كانون الثاني ١٩٩٦) سحبت الثقة من المكتب السياسي والامين العام بعمد توجيمه ٢١ تهممة بحقهما، منها تهمة تحويل جبهة التحرير من حرب حاكم إلى حزب معارض وتهمة جعل الجبهة طرف مؤيدًا للاسلاميين في نزاعهم مع السلطة، وتوقيع «العقد الوطني» مع احزاب لا يمكن للحبهة ان تلتقى معها.

وجاءت إطاحة مهسري بعدما صوتت الغالبية المطلقة على سحب الثقة منه ومن المكتب السياسي، وفاز خصمه الدكتور بوعلام بن حمودة الملقب «شيخ المحافظين» (راجع «ندوة روما» في باب معالم تاريخية).

□ جمعية العلماء المسلمين في الجزائسر: جمعية دينية ذات طابع ثقافي وسياسي وديني لعبت دورًا بارزًا في الحفاظ على عروبة الجزائسر. أسسها في ١٩٣١ الشيخ عبد الحميد بن باديس الذي كان يردد باستمرار: «الاسلام ديني والعربية لغيت والجزائر وطني» وكان معظم الشيوخ الذين دخلوا الجمعية من المصلحين الذين تأثروا بأفكار محمد عبده وجمال الدين الافغاني وشكيب ارسلان.

وكانت الجمعية تنشر افكارها من حلال بحلة «الشهاب» وكانت تطالب بحرية تعليم اللغة العربية وحق الجزائريين في إنشاء صحافة عربية. وفي ١٩٤٠، منعت السلطات الفرنسية بحلسة «الشهاب» وجريدة «البصائر» من الصدور لمنع بث افكار هذه الجمعية. الأهم من كل ذلك ان الجمعية عمدت إلى انشاء العديد من المدارس الدينية الخاصة التي تخرج منها الكثيرون من المناضلين الاستقلاليين، وساعدت على الابقاء على المنافلة العربية في وجه الغزو الثقافي الفرنسي. الثقافة العربية في وجه الغزو الثقافي الفرنسي. اعتقل بن باديس في ١٩٣٨، ثم افرج عنه. وبعد وفاته في ١٩٤٠، استلم الرئاسة بشير الابراهيمي الجزائري، وعبد الحميد بن باديس في باب الاسلام ورحال دولة).

□ حرب التحريس الجزائريسة، «أسورة المليون شهيد» (١٩٦٢-١٩٥٤): حرب تحريس وطنية ثورية ضد الاستعمار الاستيطاني الفرنسي خاضها الشعب الجزائري بقيادة حبهة التحريس الوطني الجزائرية وكانت نتيجتها انتزاع الجزائر لاستقلالها بعد استعمار دام أكثر من ١٣٠ عامًا.

انطلقت الرصاصة الاولى للثورة الجزائرية في منتصف ليـل ٣٠ تشرين الثاني ١٩٥٤ الـذي يصادف عند الاوروبيـين «عيـد جميع القديسين» معلنة قيام الثـورة (راجـع «الشـرارة الاولى للثورة الجزائرية وبيانها» في هذا الباب، معالم تاريخية).

وتم تشكيل الامانية العامة لجبهة التحرير الوطني من تسعة اعضاء، ستة تولوا قيادة الداخيل، وهم: رابح بيطاط الذي اعتقل في الشهور الاولى من انطلاق الثورة، كريم بلقاسم، العربي بسن المهيدي، ديدوش مراد، مصطفى بن بو لعبد، وعمد بوضياف (اغتيل وهو رئيس الجمهورية). أما قيادة العمل الخارجي فضمت ثلاثة اشخاص هم: أحمد بن بلّة (اول رئيس للجمهورية بعد

الاستقلال)، حسين آيت أحمد، ومحمد خيضر (اغتيل بعد الاستقلال). وقد اختطفت السلطات الفرنسية القادة الثلاثة في تشرين الاول ١٩٥٦ بينما كانوا يستقلون طائرة مدنية مغربية كانت متوجهة من الرباط إلى تونس لحضور مؤتمر ثلاثي (تونسي-مغربي-جزائري) و لم يفرج عنهم وعن بيطاط إلا بعد الاستقلال.

يمكن تقسيم الثورة الجزائرية التي استمرت حوالي ثمانية اعوام إلى اربع مراحل:

المرحلة الاولى (١٩٥٤-١٩٥٦): تركز العمل فيها على تثبيت العمل العسكري وتوسيعه. وفي آذار ١٩٥٥ رد «المجلس الوطني الفرنسي» على عمليات الثوار باعلان حالة الطوارىء في الجزائر، وارسلت الحكومة الفرنسية حوالي ١٢٠ ألف جندي إلى الجزائر لمقاومة الثورة.

وفي هذه المرحلة، عقد المؤتمر الاول لجبهة التحرير الوطني في ٢٠ آب ١٩٥٦، وهو المعروف مؤتمر الصومام الذي أقر الميثاق التاريخي للجبهة (راجع «مؤتمر الصومام» في هذا الباب، معالم تاريخية).

المرحلة الثانية (١٩٥٦-١٩٥٨): شهدت هذه المرحلة ارتفاع حدة الهجوم الفرنسي، لكن الثورة ازدادت اشتعالاً بسبب تجاوب الشعب معها، ونشطت حركة الفدائيين في المدن، كما المدنية في بعض التحرير من اقامة بعض السلطات المدنية في بعض مناطق الجنوب. وبدأت معركة المقصبة التاريخي الشعبي وقادها العربي بن المهيدي الني اعتقلته السلطات الفرنسية وقتلته. ولم يستطع الجيش الفرنسي القضاء على ثورة الجزائر العاصمة إلا بصعوبة كبيرة وخسائر فادحة وذلك بعد استدعاء حنود المظلات الفرنسيين المختصين بالقمع وحرب المدن.

وبمناسبة انعقداد الجمعية العامة للامم المتحدة، اعلنت الجبهة اضرابًا عامًا في الجزائر،

ونجح هذا الاضراب، وادرجت القضية الجزائرية على حدول اعمال الجمعية العامة للامم المتحدة الي الخية التي اتخذت بشأنها توصيات تدعو فرنسا إلى الاعتراف بالشخصية الجزائرية وتحثها على التفاوض مع جبهة التحرير.

ومنذ تشرين الثاني ٢٥٦، بدأ أضخم إضراب طلابي دعا إليه الاتحاد العام للطلبة المسلمين الجزائريين واستمر حتى انتصار الشورة بتحقيق الاستقلال. وكانت العمليات العسكرية للثوار تتصاعد باستمرار، وقامت السلطات الفرنسية بكهربة الحدود الجزائرية التونسية والحدود الجزائرية التونسية والحدود الجزائرية الفرنسية «حوا في الطاردة» للغربية لمنع تسلل الثوار الذين نجحوا في المطاردة» للشوار إلى داحل الاراضي التونسية والمغربية.

المرحلة الثالثة (١٩٥٨-١٩٦٠): أصعب مراحل الثورة بسبب العمليات العسكرية الضخمة والكثيفة التي قامت بها القوات الفرنسية ضد الثوار في مختلف ارجاء البلاد، سواء في الجبال والارياف أم في المدن، وفرضت على الأهلين معسكرات الاعتقال الجماعي في مختلف المناطق. وتمكن حيش التحرير من الصمود في وجه هذه العمليات والابقاء على بنيته العسكرية وتحقيق انتصارات في بعض المعارك.

وفي ١٩ ايلول ١٩٥٨، تم اعلان الحكومة الجزائرية المؤقتة برئاسة فرحات عباس، فأصبحت ممثل الشعب الجزائري والناطقة باسمه والمسؤولة عن قيادة الثورة سياسيًا وعسكريًا وماديًا، واعلنت في اول بيان لها عن موافقتها على إحراء مفاوضات مع الحكومة الفرنسية شرط الاعتزاف المسبق بالشخصية الوطنية الجزائرية. وطرحت قضية الجزائر في الامسم المتحدة وفي مؤتمر الشعوب الافريقية في أكسرا، ولاقست التضامن والدعسم الكاملين. وفي كانون الاول ١٩٥٨، ألقى الجنرال ديغول حطابًا في الجزائر العاصمة اشار فيه إلى

الشخصية الجزائرية، وانتخب في ٢٢ مسن هذا الشهر رئيسًا للجمهورية الفرنسية. وفي ١٦ ايلول ١٩٥٩، أعلن ديغول اعتراف فرنسا بحق الجزائر في تقرير مصيرها. وكان حواب الحكومة الجزائرية المؤقتة قبولها مبدأ تقرير المصير واستعدادها للتفاوض المباشر.

المرحلة الرابعة (١٩٦٠-١٩٦١): لم يفلح الفرنسيون في الحسم العسكري للقضية الجزائرية رغم تجريدهم حملات عسكرية ضخمة في كل مناطق البلاد، وقد تم في كانون الثاني ١٩٦٠ تشكيل اول هيئة اركان للجيش الجزائرية التونسية كان متمركزًا على الحدود الجزائرية التونسية والجزائرية المغربية وتعيين العقيد هواري بومدين أول رئيس لاركانه. وعقد المؤتمر الثاني للجبهة في طرابلس (ليبيا) عام ١٩٦١، ورسم المبادىء الإساسية لسياسة الجزائر المستقلة: اعتماد منهج الاشتراكية وسياسة عدم الانحياز. وعقب المؤتمر، تشكلت حكومة حزائرية جديدة برئاسة يوسف بن حدة تولت المفاوضات مع الفرنسيين.

وفي شباط ١٩٦٢، دعت الامم المتحدة (في دورتها الـ١٦) «الطرفين لاستفناف المفاوضات بغية الشروع بتطبيق حق الشعب الجزائري في حرية تقرير المصير والاستقلال. وفي إطار احترام وحدة التراب الجزائري».

وبعد ان قام الفرنسيون بمناورات عدة وتهديدات كثيرة لتحاشي التفاوض، تقابلها حرب تحريرية متصاعدة في الجزائر وعجز فرنسي في الحسم العسكري، تمت بين الوفد الجزائري والوفد الفرنسي مقابلة في قرية فرنسية، بالقرب من الحدود السويسرية، حددت الخطوط العريضة للاتفاق.

من ٧ إلى ١٨ آذار ١٩٦٢، عقدت ندوة، في إيفيان، حول إيقاف القتال، تدارست الوفود خلالهها تفاصيل الاتفاق. وكمان الانتصار حليف وجهة نظر جبهة التحرير. وتوقف القتال في ١٩

آذار، وتحدد الاول من تموز ١٩٦٢ موعدًا لاجراء استفتاء شعبي، فصوت الجزائريون لصالح الاستقلال. وقد صادف بدء انسحاب القوات الفرنسية في ٥ تموز ١٩٦٢ يوم دخولها ٥ تموز ١٩٦٢ ينوم دخولها ٥ تموز نفسه الذي دخلت منه إلى الجزائر في منطقة سيدي فرج القرية من العاصمة. وتم في هذا اليوم تعيين أحمد بن بلة كأول رئيس لجمهورية الجزائر المستقلة بعد خروجه من السحون الفرنسية مع عدد من بعد خروجه من السحون الفرنسية مع عدد من قادة الثورة وكوادرها.

يعود الفضل في انتصار الثورة الجزائرية إلى وضوح اهداف قادتها والتضحيات الشعبية الهائلة (نحو مليون شهيد)، وإلى التأبيد العربي (قواعد الثوار في تونس والمغرب والدعم الشعبي والمادي الواسع من مصر عبد الناصر وسورية والعراق، وكثير من دول العالم الثالث)، ومناصرة سياسات عالمية، بما فيها سياسة الولايات المتحدة الاميركية السي كانت لا تسزال تنتهج سياسة اضعاف الاستعمار الفرنسي والبريطاني (راجع النبذة التاريخية).

□ حزب الشعب الجزائري: أسسه عام مرب المسه الحرائد وهو في الواقع حزب بحم شمالي افريقيا الذي كان قد تأسس عام حزب بحم شمالي افريقيا الذي كان قد تأسس عام باصدقاء الامة. تميزت ايديولوجيته بالمعارضة المطلقة للاستعمار الفرنسي والمطالبة بالاستقلال التام وعدم التعاون بأي شكل من الاشكال مع المسلطات الفرنسية. ويعتبر حزب الشعب الجزائري، وبالتالي حزب بحم شمالي افريقيا، المهد الاساسي لتورة ٤٥٩، كما كان له دور كبير في الحرب تنظيمًا حاصًا سريًا كلف القيام بالاعمال المسلحة وانهاك الفرنسيين. كان العديد من زعماء المورة الجزائرية اعضاء في هذا الحزب الذي تعرض المورة الجزائرية اعضاء في هذا الحزب الذي تعرض المورة الجزائرية اعضاء في هذا الحزب الذي تعرض

إلى العديد من جملات القمع، فحوكم زعماؤه وسحنوا وتشردوا. انقسمت قيادته إزاء الموقف الذي ينبغي اتخاذه من الثورة الجزائرية، إلا ان الاغلبية فضلت الانضمام إليها بالرغم من معارضة مصالي الحاج الذي اصبح شبه وحيد في موقفه المعارض للاندماج بالثورة.

□ حنوب نجم شمالي افريقيا: أول وأهم. حزب سياسي جزائري طالب بالاستقلال التام عن فرنسا قبل اندلاع ثورة التحرير في ١٩٥٤. تأسس في باريس عمام ١٩٢٣ بسين اوسساط العمسال المهاجرين الجزائريين. من أبرز زعمائه المؤسسين مصالي الحاج الذي كان آنئذ عضوًا في خلية تابعة للحزب الشيوعي الفرنسي. وقد ظل هذا الحزب الجديد شديد الصلة بالشيوعية العالمية حتى ١٩٣٧ حين حدثت القطيعة بين الحزبين بسبب معارضة الشيوعيين الفرنسيين لبرنامج الحزب الذي كمان ينص على استقلال الجزائر التام. فاصدر ليون بلوم رئيس حكومة الجبهة الشعبية في فرنسا (تحالف الاشتراكيين والشيوعيين) قرارًا بحــل هــذا الحــزب. وابتداء من هذا التاريخ، اتخـذ الحـزب لنفسـه عـدة تسميات: اصدقاء الامة (١٩٣٧)، حزب الشعب الجزائسري (١٩٣٧-١٩٤٦)، أصدقاء البيان والحرية (١٩٤٥) نتيجة تحالفه مع حـزب فرحـات عباس، حركة انتصار الحريات الديمقراطية (١٩٤٦) حتى اندلاع الثورة. وقبد كيان الحيزب يبث افكاره من حلال صحف عديدة كان يصدرها، لكن السلطات كانت توقفها بسرعة. وتجدر الاشارة إلى ان معظم رجال الثورة الجزائرية قد خرجوا من صفوف هذا الحزب (راجع «حزب الشعب الجزائري» في هذا الباب، معالم تاريخية).

□ سطيف، انتفاضة • ٢٩٤٠: في ٨ ايـار • ١٩٤٥، تحولت تظاهرة في سطيف (على بعــد ٢٠٠ كلم شرقى الجزائــر العاصمــة) للاحتفــال

بانتصار الحلفاء إلى اعمال شغب. وظهرت فيها أولى الشعارات القومية التي حاء فيها «نريد ان نكون متساوين بكم». وتميز قمع التظاهرة بالقسوة بينما كانت الاضطرابات تمتد كبقعة الزيت إلى مدن وقسرى أحرى. وعلى الرغم من تباين الآراء يتفق المؤرجون على القول إن تلك الاحداث حفرت نهائيًا هوة بين الفرنسيين والجزائريين ومهدت الطريق لاعلان حرب الاستقلال في الاول من تشرين الثاني ١٩٥٤.

وشاركت في حملة القمع هذه الطائرات والسفن الحربية التي قصفت بدون تمييز المدن والقرى الجزائرية انتقامًا لمقتل ٨٨ مسن المستوطنين الفرنسيين و ١٥٠ حريحًا الذين استهدفهم الجزائريون بعد تعرضهم لنيران الجنود الفرنسيين أثنياء التظاهرة ووقسوع الآلاف مسن القتلسي الجزائريين. ويقدر بعض المؤرحين الجزائريسين عدد قتلى هـذه الجمازر بنحـو ٥٥ ألفًـا بينمـا يطـرح متخصصون فرنسيون حصيلة تراوح بين ٦ آلاف و١٥ ألف قتيل. وقامت السلطات الفرنسية بحملـة اعتقالات طاولت ٤٥٦٠ شمخصًا واصدرت المحاكم ١٣٠٦ أحكام من بينها ٩٩ حكمًا بالاعدام. وكان العديد من الزعماء بين المعتقلين كفرحات عباس والشيخ بشير الابراهيمي الذي كان قد خلف بن باديس على رأس جمعية العلماء المسلمين.

في ٨ ايار ٥٩٥، أحيت الجزائر الذكرى الخمسين لـ «مجازر الثامن من ايار ١٩٤٥» في سطيف و حراطة وقالمة، ونظمت اسبوع معارض صور ومؤتمرات ولقاءات. وأطلق إسم «الثامن من ايار» على ساحات عامة وشوارع في الجزائر. كما كان قد تم في العام ١٩٩٠ إنشاء مؤسسة باسم «مؤسسة ٨ ايار ٥٩٤١»، على رأس اهدافها العمل لحمل فرنسا والمجموعة الدولية على الاعتراف بطابع «حريمة الحرب» و «حريمة الانسانية» التي تنطوي عليها مجازر سطيف.

الشرارة الاولى للشورة وبيانها العملاني الاول: بين مجزرة سطيف في ١٩٤٥ والاول من تشرين الشاني ١٩٥٤ (تاريخ اول عملية حرب عصابات للثورة الجزائرية)، لم تكن الجزائر قد عرفت احداثًا كبيرة. ورغم حادث من هنا وتوتر من هناك، كان يبدو ان كل شيء في البلد هادىء. وكان المسؤولون الفرنسيون يرددون ان ليس هناك ما يجعلهم يخشون «تلك الحلقات الوطنية المتحلقة من حول العجوز مصالي الحاج»، وفاتهم ان ينظروا في اتجاه آحر، اتجاه مناطق القبائل كان المشؤار يستعدون بزعامة بن بلة، وفي القبائل كان الوطنيون الجزائريون يجدون لدى مصر الناصرية ملحأ وسندًا ودعمًا على مختلف الصعد.

ففي ليلة ٣٠ تشرين الاول-١ تشرين الثوار الثاني ١٩٥٤ المقامت مجموعات صغيرة من الثوار المزودين باسلحة قديمة وبنادق صيد وبعض الألغام بعمليات عسكرية استهدفت مراكر الجيش الفرنسي ومواقعه في مختلف انحاء البلاد وفي وقت واحد. واسفرت هذه العمليات، حاصة في وهران وفي مناطق حبال الاوراس، عن سقوط سبعة قتلى حلهم من المستوطنين الفرنسيين، و١٤ حريحًا، وعن احراق مستودع للفلين وتحطيم تعاونية والاستيلاء على منتوجاتها، إضافة إلى إحراق مزرعة وعاصرة مخفر للدرك.

ورافق هذه العملية توزيع بيان على الشعب الجزائري يحمل توقيع «الامانة الوطنية لجبهة التحرير الوطني» وجاء فيه: «إن الهدف من الشورة هو تحقيق الاستقلال الوطني في إطار الشمال الافريقي وإقامة الدولة الجزائرية الديمقراطية الاحتماعية ذات السيادة ضمن إطار المبادىء الاسلامية». كما دعا البيان جميع المواطنين الجزائريين من جميع الطبقات الاحتماعية وجميع الاحزائرية إلى الانضمام إلى الكفاح التحريري دون ادنى اعتبار آخر. وخاطب

البيان، في ختامه، المواطن الجزائري قائلاً: «أيها الجزائري، إننا ندعوك لتبارك هذه الوثيقة (بيان اعلان الثورة)، وواجبك هو ان تنضم إليها لانقاذ بلادنا والعمل على ان نسترجع لها حريتها...».

□ الصومام، مؤتمر (آب ١٩٥٦): أول مؤتمر تأسيسي لجبهة التحرير الوطني الجزائرية عقد في وادي الصومام في منطقة القبائل وكان يهدف بالدرجة الاولى إلى وضع برنامج سياسي واضح وتنظيم سياسي عسكري حازم للثورة التي كان قد مضى على اندلاعها حوالي ١٨ شهرًا. وكان قد زعماء الثورة في الداخل هم الذين بادروا بالدعوة إلى عقد هذا المؤتمر بغية دراسة المشكلات المتزايدة التي يواجهها الثوار، سواء على المستوى التنظيمي أو الايديولوجي واتخاذ الاحراءات الكفيلة بالحفاظ على الثورة. والزعماء الذين كانوا وراء هذا الاجتماع هم عبان رمضان، كريم بلقاسم، يوسف بن حدة، سعد دهلب والعربي بن مهيدى.

تبنى المؤتمر برنائجًا سياسيًا مفصلاً وانتخب قادة المناطق العسكريين الرئيسيين في قسنطينة والجزائر العاصمة والقبائل ووهران، كما قسم الجزائر إلى ست ولايات.

إضافة إلى ذلك عين المؤتمر هيئة عليا للحبهة وهي ما عرفت بلحنة التنسيق والتنفيذ، مؤلفة من خمسة اعضاء، كما شكل محلسًا وطنيًا للثورة الجزائرية مؤلفًا من ٣٤ عضوًا (١٧ عضوًا اصيلاً و١٧ عضوًا رديفًا)، وأكد المؤتمر ايضًا على الولوية الداخل على الخارج، وبعد ان أدان اتباع مصالي الحاج الذين رفضوا الانضمام إلى الشورة وانتهجوا خطًا مستقلاً وكذلك الشيوعيين، أعلن ان عقيدة الثورة واضحة، فالهدف المنشود هو الاستقلال الوطني، والوسيلة لذلك هي تدمير النظام الاستعماري. ثم حدد المؤتمر موقف الثورة من طبقات وفئات المجتمع كافة، ومن مختلف

القوى العالمية. والجدير بالذكر ان زعماء الخارج، وعلى رأسهم بن بلّة، لم يؤيدوا جميعهم نتائج هذا المؤتمر (من «موسوعة السياسة»، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط ١، ١٩٨٣، ج ٣، ص ١٨٠).

أعاد مؤتمر الصومام التأكيد على اللغة العربية وتمسك الشعب الجزائري بها، مع ان مداولاته ومناقشاته كانت تتم باللغة الفرنسية، ولكنه أهمل الجانب الاسلامي في بيانه العام (راجع باب: الاسلام الجزائري).

وكان عبان رمضان هـ و المهنـ لس الفعلـي لمؤتمر الصومام والبيان الصادر عنــ ه (راجـع «عبــان رمضان» في باب زعماء ورجال دولة).

«العقد الوطني»: راجع «ندوة روماً»
 في هذا الباب: معالم تاريخية.

□ «مجموعة وجدة»: وحدة، مدينة مغربية محاذية للحدود الجزائرية، كانت مركزًا لتحمع عدد من قادة ثورة التحرير العاملين في الخارج. وهذه المجموعة من القادة استحوذت على قيادة الثورة، ثم على السلطة واستمرت فيها، بطريقة أو بأحرى، حتى السنوات القليلة الأحيرة.

تشكلت «مجموعة وحدة»، من بداياتها، عما يشبه الصدفة. فعند انطلاقة العمل المسلح، عمدت حبهة التحرير الوطني إلى تقسيم البلاد إلى عدد من الولايات، لكل ولاية قائدها العسكري المقيم داخلها. وحدها الولاية الخامسة (تشمل منطقة وهران والغرب الجزائري) وضع مركز قيادتها حارج البلاد، في المغرب، ونصب على رأسها عبد الحفيظ بوصوف الذي سيكون له أبلغ الأثر في مجريات الامور خصوصًا لجهة تأثيره على مرؤوسيه ومن بينهم هواري بومدين.

جعل عبد الحفيظ بوصوف من منطقة الغرب الجزائري معقلاً لنفوذه رغم انه من مواليد

الشرق الجزائري. وما لبث ان مد نفوذه ليشمل الثورة الجزائرية بالكامل، حصوصًا على المستويين الأمني والعسكري. وتمتع بقدرة تنظيمية كبيرة في قضايا الأمن والتحسس، وجمع من حوله مجموعة تدين له بالولاء المطلق، من اعضائها بومدين وأحمد مدغري وعبد العزيز بوتفليقة وسواهم ممن شكلوا اركان مجموعة وحدة، وسيطروا على حيسش التحرير ومن ثم على دولة الاستقلال.

فحلال تلك الفترة كان عبد الحفيظ بوصوف اقوى قيادات الثورة، حصوصًا بعد أن تمكّن بومدين من ان يصبح رئيسًا لقيادة اركان حيش التحرير المرابط عند الحدود في تونس والمغرب. أما حزب جبهة التحرير فكان إطارًا عريضًا يضبم اتجاهات متنافرة في أكثر الاحيان، وقادته التاريخيون (بن بلّة، آيت أحمد، بوضياف وحيضر) فكانوا في السجون الفرنسية من ١٩٥٢ إلى ١٩٦٢، وإما الحكومة المؤقتة باعضائها من الشخصيات الوطنية، مثل فرحات عباس وسواه، فلم تكن إلا جهازًا مفرغًا من أي نفوذ فعلي تنحصر مهمته الأساسية في حشد التأييد الدبلوماسي والاعتراف الدولي بالثورة.

هكذا، إذًا، تحقق ما كان يتحوف منه عبان رمضان (راجع «عبان رمضان» في باب زعماء ورحال دولة)، وغلب الخارج على الداخل، والعسكريون والأمنيون على السياسيين. فنجع بوصوف في كل ذلك. لكن أحد مرؤوسيه، هواري بومدين، ما إن اشتد عوده داخل المؤسسة العسكرية حتى احاط نفسه بعدد من الضباط الشبان وانقلب على بوصوف وأزاحه، ولم يتسن للأحير ان يتولى أي منصب بعد الاستقلال، فانسحب من الحياة السياسية وانصرف إلى تعاطي التحارة حتى وفاته في بداية الثمانينات.

□ المستوطنون الاوروبيون: على رأس أهداف غزو الجزائر استعمارها. ودعاة الاستعمار

طالبوا بجعل الجزائر مستعمرة استيطانية، وبدا في حينه ان هذه الفكرة كانت سابقة للغزو وداعمة له. واستمرت الاوساط الفرنسية والاوروبية تناقش فكرة «الاستعمار الاستيطاني» أو «نظام الحمية» المتوجب تطبيقها على الجزائر حتى ١٨٧٠ (اي على مدى عدة عقود بعد الغزو). ومن البارزين الذين كانوا إلى حانب «المحمية» الاسبراطور نابوليون الثالث وحول فيري.

لكن الغلبة في الأحير، أو ان الامور سارت في اتجاه الاستعمار الاستيطاني وإن كانت التسمية السي اتحتمدت هي «الاستعمار الرسمسي» (Colonisation Officielle). فقدامت الادارة الاستعمارية بمصادرة الاراضي بمختلف الطرق والذرائع: اراض مشاع، غابات، الخ ... ثم بدأت الادارة بانشاء قدرى (مستوطنات) سكنها مهاجرون فرنسيون وزعت عليهم الاراضي معجدب عقود من شروطها إقامة المهاجرين في القدرى المستحدثة. والأفضلية كانت معطاة المهاجرين القادمين من المناطق الجنوبية الشرقية من فرنسا، ثم للاوروبيين. وهكذا نشأت ٧٠٠ قرية فرنسية غيرت، بصورة كاملة، ملامح الريف الجزائري الذي كان شبه خال من التجمعات السكنية باستثناء مناطق القبائل.

والاستعمار الاستيطاني «الحر» الدي حرى دون مساعدة الدولة أو تدحل منها كان، لمدة طويلة، أقل أهمية من الاستعمار الاستيطاني «الرسمي». وبعد العام ، ، ۹ ، انقلب الوضع بصدور تشريعات اتاحت للمستوطنين الأفراد، من فرنسيين واوروبيين امتلاك اراض واستثمارها. ففي اراض ۱۹۱۶ أصبح محموع ما يملكه الاوروبيون من اراض ۲۱۲۳۸۸ هكتارًا، وفي ۱۹۳۶ ارتفع إلى اراض ۲۲۲۳۸۸ هكتارًا، ما يعني ان نحو ربع الاراضي المزروعة اصبح ملكًا للمستوطنين الاوروبيين الريفيين الذين لم يتحاوزا ۲٪ من مجموع سكان الارياف في الجزائر.

الاستيطان المدني كان أكبر عددًا من الاستيطان الريفي. في العام ١٨٧٢، نحو ٢٠٪ من محموع المستوطنين الاوروبيين كانوا مقيمين في المدن. وهذه النسبة استمرت في الستزايد طيلة السنوات اللاحقة.

هكذا بدأ يتشكل «شعب حديد» في الجزائر، أكثريته من الفرنسيين، ومن يهود كانوا يقيمون في الجزائر ولكنهم اعلنوا عن «تبعيتهم الفرنسية» في ١٨٧٠، ومن اوروبيين نالوا الجنسية بموجب قانون الجنسية الصادر في ١٨٨٩. وهذا «الشعب الجديد» (المستوطنون الاوروبيون)، بدأ يبرز ويتخذ سماته الواضحة والخاصة ابتداء من يرز ويتخذ في هذه السنة حرى إحصاء لهولاء المستوطنين اظهر ان عدد الاوروبيين المولودين في الجزائر بدأ يفوق عدد المهاجرين.

كان عدد الاوروبيسين ١٠٩ الاف في المدن العنو العذو الفرنسي)، واصبح ٢٧٢ الفّا في ١٨٧٧، وارتفع الفرنسي)، واصبح ٢٧٢ الفّا في ١٨٧٨، وارتفع إلى ٥٧٨ الفّسا في ١٨٧٨ الفّسا في ١٩٢١ وإلى ٢٨٩ الفّسا في ١٩٢١ وإلى ١٩٢٩ الفّسا في ١٩٢١ وإلى ١٩٢١ العالمية الاولى المخاص وتأخذ التزايد تخف وتأخذ المخاص العالمية الاولى المخاص الفاحرة الفرنسية توقفت تمامًا تقريبًا، وخفت إلى حد كبير اعداد المهاجرين الأجانب الآخرين. في الاحصاء الذي حرى قبل قليل من الأحرين في الاحصاء الذي حرى قبل قليل من الاوروبيين ١٨٤ ألفًا. «الاجانب» (المقصود غير الفرنسيين، أي الاوروبيين) غالبيتهم من الاسبان، وبعدهم يأتي الايطاليون، ثم المالطيون.

بعد الاستقلال (١٩٦٢)، وخلال العامين اللذين قضاهما أحمد بن بلّة رئيسًا للجمهورية الجزائرية، تمّ وضع اليد على الاموال اللامنقولة التي تركها المستوطنون الاوروبيون من عقارات وتجهيزات صناعية ومخازن تجارية.

□ مشتى القصبة، مجنزرة (٣١ ايار

٧٩٥٧): في هـذا التاريخ، ٣١ ايسار ١٩٥٧، وحسب الصحف «حدث ان عشر في دوار مشتى القصبة بالقرب من مدينة مسيلة الجزائرية على حثث ۳۰۱، وعلى ۱٤ جريحًا كانوا راقديـن دون حراك بين القتلي. وقالت الاوسساط الفرنسية الرسمية بان الطيران الفرنسى رصد اول الامر حريقًا في المكان، وعلى الفور ابليغ القوات العسكرية بهذا الحريق، فتوجهت قوة علمي رأسها النقيب كومبيت إلى منطقة كفر الغوير، وما إن وصلت القوة إلى منطقة مشتى القصبة حتى لقيت-حسب التقرير الذي رفعته هذه القوة العسكرية إلى قيادتها-الكثير من النساء المنتحبات وبعض الرجال. ويقول التقرير الفرنسي إن الرجال الموجودين ابلغوا القوة بما حدث قائلين: إنها غسارة قامت بها جماعات تابعة لجبهة التحرير الوطني. وصلت الجماعات هذا الصباح وامرت بجمع كل رجال القرية ثم اصطحبتهم معها في اتجاه الشــرق. أما نحن، يقول الرحال الباقون، فلقد تمكنا من الهرب. وحين تنبه المهاجمون إلى هربنا، همددوا نساءنا بأنهم سوف يعودون عند المساء لذبحهن مع اطفالهن، إذا لم نسلم انفسنا. وبعد ان ترك العسكريون هؤلاء الاشخاص واصلوا سيرهم بضعة كيلومترات في اتجاه الشرق، فإذا بهم يعثرون على الجثث مكومة فوق بعضها البعض وسط منخفض من الارض.

بالنسبة إلى الاوساط الفرنسية لم يكن ثمة أدنى شك في ان المحزرة نتيجة للصراع التنافسي بين جبهة التحرير وجماعة مصالي الحاج الذي كان معتقلاً في فرنسا في ذلك الحين، خاصة وان جبهة التحرير كانت ترتاب في كون مصالي الحاج وجماعته يتفاوضون سرًا مع المستعمر الفرنسي بهدف الوصول إلى اتفاق مشترك يوحد جماعة مصالي الحاج مع الفرنسيين في المعركة ضد جبهة التحرير.

عندما ذكرت الصحف الفرنسية هذه

الامور متهمة الجبهة بالمجزرة، سارعت الجبهة إلى نفي التهمة، متهمة بدورها الجيش الفرنسي بارتكابها من احل تأجيج حدة الصبراع بين الحركتين، بل تحويله من صراع سياسي إلى صراع عرقي علمًا ان ضحايا المجزرة كانوا من العرب الجزائريين المناصرين لمصالي الحاج، اما القوات المتهمة بشن الهجوم فكانت من افراد وجنود القبائل التابعين للجبهة. وكان ثمة من رأى في الاوساط الفرنسية، نفسها ان اقوال الجبهة أكثر مصداقية من اقوال القوات العسكرية الفرنسية، والمرجح أكثر ان تكون المخابرات العسكرية الفرنسية ضالعة في الامرحتى لوكان المنفذون من المسلحين المحلين.

مهما يكن،فمن المؤكد ان حربًا عنيفة كانت في ذلك الحين مستعرة بين جماعة الجبهة وجماعة مصالي الحاج، وان عمليات التصفية بين الجماعتين كانت قائمة على قدم وساق في الجزائر كما في فرنسا (ابراهيم العريس، ذاكرة القرن العشرين، «الحياة»، ٣١ ايار ١٩٥٧).

□ ميشاق الجزائسو (١٩٦٤) والقسلاب حزيبوان ١٩٦٥: السنوات الشلاث الاولى من الاستقلال (عهد أحمد بن بلّة) قضتها الجزائر في مشهدين، خارجي وداخلي. المشهد الخارجي زاهٍ يعكس اعجاب العالم بالتورة المظفرة وبزعمائها الذين خرجوا من السجون إلى السلطة. ومشهد داخلي سرعان ما عكس تحولاً غير موفق من «الثورة» إلى دولة زعماؤها متناحرون ومتنافسون على السلطة.

فربيع ١٩٦٤ شهد تبدلات سياسية وصراعات معلنة وأخرى مكتومة، وصلت إلى ذروتها يوم تبنى مؤتمر جبهة التحرير ما سمي بدهميثاق الجزائر» الذي ركز على انتقاد أخطاء حبهة التحرير، وحاول ان يحدد أسس العلاقة بين الدولة التي تحاول العمل السياسي باساليب

براغماتية غير واضحة، والجيش الذي يستند إلى ماضيه ويستمد منه قوة وسلطة. كما حاول ميشاق الجزائر ان يصيغ منطلقات نظرية الاستراكية متطورة اطلق عليها تسمية «الاشتراكية» على الطريقة الجزائرية».

هذه الامور كلها لقيت معارضة عنيفة من حانب القيادة التي كانت تسمى «بمينية». أما الجيش فبقي صامتًا، وظلّ على صمته بعد المؤتمر حين تمرد حسين آيت أحمد وبدأ يعلن مواقف اعتبرها البعض انفصالية. وكذلك ظل الجيش على صمته حين تمرد العقيد شعباني قائد قوات الجيش المرابطة في الجنوب. انتقل آيت أحمد بعد ذلك تدريجيًا إلى المعارضة، في ما أعدم شعباني، أما الرئيس بن بلة فبدأت الاصوات تعلو متهمة إياه بالرغبة في التفرد بالحكم، وبادحال مصر جمال عبد الناصر في كل شاردة وواردة من امور الجزائر.

في صبيحة ١٩ حزيران ١٩٦٥، وقبسل عشرة ايام من موعد الجزائر العاصمة لاستضافة المؤتمر الآسيوي-الافريقي الذي كان يطلق عليه إسم «باندونغ الثانية»، تحركت فرقة مدرعة مزودة بعربات ودبابات سوفيات، قادها قائد الجيش الخبراء والعسكريين السوفيات، قادها قائد الجيش الشعبي العقيد هواري بومدين الذي سرعان ما نجح في جعل تحركه إنقلابًا عسكريًا أطاح نظام الرئيس بن بلّة. فشكل بحلسًا للثورة برئاسته، ثم شكل حكومة من ٢٠ وزيرًا كان هو رئيسها ووزير الدفاع فيها. وحدد بومدين، يومها، اهداف النقرة، وتصحيح اخطاء الحكم الفردي، وانهاء النورة، وتصحيح اخطاء الحكم الفردي، وانهاء أصيل.

□ ندوة روما و «العقد الوطني»: ندوة سياسية ضمت شـخصيات واحـزاب جزائريـة معارضة. الداعي إليها ومحركها الأساسي شـخصية

دينية وسياسية مرموقة هو الشيخ الحسين السليماني (راجع باب زعماء ورجال دولة) الذي بدأ مساعيه لاطفاء حريق الجزائر في مطلع ١٩٩٣ إثر خطاب الرئيس كافي الذي اعلن فيه عن نية المجلس الأعلى للدولة سلوك نهج «الحوار الجاد» لتحاوز الازمة السياسية القائمة مع المعارضة الاسلامية المسلحة و «المعارضة التمثيلية» (مختلف الشخصيات والزعماء والاحزاب حارج إطار صفة الاسلام السياسي المسلح) بصفة عامة.

يقول الشيخ الحسين السليماني (المستند الرئيسي بمحلة «الوسط»، العدد ١٦١، تاريخ ٢٧ شباط ١٩٥، ص ١٩٦٠) عن هذه المرحلة من مساعيه، إنه اتصل بالرئيس كافي و «التزم أمامه ضمان إيقاف العنف من حانب الاسلاميين على الاقل، في حال التوصل إلى اتفاق. وكان الرئيس كافي يبدي استعدادًا حسنًا، بل حاول التعجيل بالامر. ويبدو ان الجناح الاستعصالي (اوساط في بالامر. ويبدو ان الجناح الاستعصالي (اوساط في السلطة تدعو إلى استعصال الحركة الاسلامية المسلحة) تنبه لذلك وقام بالضغط عليه وارغامه على إلقاء حطاب عنيف (بمناسبة ذكرى ٨ ايار على الوطنية الجزائرية بقيادة حزب الشعب الجزائري. وقد تحولت إلى مجزرة رهيبة في منطقة سطيف) وقد تحولت إلى مجزرة رهيبة في منطقة سطيف).

بعد هذه المغامرة الفاشلة تأكد الشيخ السليماني ومفوضوه ان العسكر هم الأساس في المسألة. وزاد في قناعتهم هذه تمرد رئيس الحكومة انذاك بلعيد عبد السلام على المحلس الاعلى للدولة، في تصريح شهير أعلن فيه صراحة ان «العسكر هم الذين انتدبوه لرئاسة الحكومة ولاحد غيرهم في محاسبته».

غداة عيد الاستقلال في ٥ تموز ١٩٩٣، شهدت المؤسسة العسكرية تغييرًا أهمه تعيين العميد المتقاعد اليمين زروال وزيرًا للدفاع. استغل الشيخ السليماني هذه الفرصة ليعاود مساعيه لدى

قيادة الجيش عبر قناة قاصدي مرباح رجل المحابرات المعروف. يقول السليماني: «إن الاتصالات الاولية عبر مرباح كانت مشجعة إذ لمسنا ترحيبًا وقبولاً حسناً، ووجدنا من وزير الدفاع الجديد اليمين زروال خاصة رغبة صريحة وموافقة مبدئية». لكن اغتيال مرباح في ٢١ آب حلفًا لعبد السلام في اليوم نفسه، حالا دون تطور مساعى السلام تطورًا حاسمًا بعد العطلة الصيفية.

وابتداء من ١٣ تشرين الاول ١٩٩٣ تعرضت مساعى السلام إلى عملية إجهاض منظمة عبر «لجنة الحوار الوطني» التي أثارت تشكيلتها تشاؤم المراقبين في العاصمة الجزائرية. وعلى مدار السنة كاملة ظلت علاقة الشيخ السليماني برئاسة الجمهورية حسنة، فكان يدعى بين الفينة والأخرى حفاظًا على شعرة معاوية من جهة، وحسًّا لنبـض الجماعات المسلحة من جهنة أحسري. وكنان السليماني يحرص باستمرار على نقل رواية الاحداث بشكل مخالف لما يصل إلى محدثيه (رجال السلطة) بواسطة التقارير الامنية والادارية وينبههم إلى «تعمد صغار الحكام إخفاء بعيض الحقائق مما يجعل القيادة وقراراتها تسير على غير هدى. لكسن، بعد خطاب ٣١ تشرين الاول ١٩٩٤، يقول السليماني، ينسنا من الرئيس زروال فاتجهنا إلى روما».

وقد ساهم الشيخ السليماني مساهمة فعالة في هذا التوجه مستغلاً علاقة سابقة بجمعية «سانت ايجيديو» الرومانية التي دعته في ١٩٨٨ لالقاء محاضرة والمشاركة في اطار برنامجها «الحوار بين الديانات». ويقول السليماني انه القي محاضرة يومئذ «ذيلت بنقاش امتد الليل كله تقريبًا». ورد الشيخ الدعوة بأحسن منها إذ استقبل جماعة «سانت ايجيديو» في المدية (الجزائس) وأكرم وفادتهم، وحافظ بذلك على صلاته بهم.

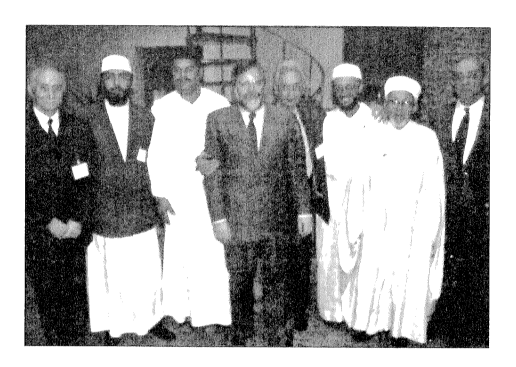
كانت هذه البداية غير المباشرة أو التمهيد

لـ «ندوة روما». فماذا عن ولادتها الفعلية.

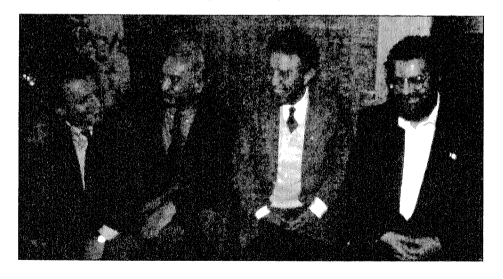
عندما لمس الشيخ السليماني ان الجو ملائم الاجتماع بعض قادة المعارضة خارج الجزائر، كلف ابنه الذي يقوم بتحضير رسالة دكتوراه بعرض الامر على جماعة «سانت ايجيديو» في ايلول 1992. فقبلت الجمعية مبدئيًا، لكنها طلبت مهلة شهرين لدراسة المسألة واستشارة وزارة الخارجية الايطالية.

وجماءت الموافقة، وتم اللقاء الاول يومسي ٢١ و٢٢ تشــرين الثــاني ١٩٩٤، وبــدأت اجتماعات ما عرف بـ «ندوة روما». ويقوم الشيخ السليماني اللقاء الاول على النحو التالي: «كـان لقاء للتعمارف وازالمة الحرازات بين الافسراد والاحزاب وقمد ذللنا خلاله كثيرًا من العقبات وتمكنا من تقريب المواقف. إذ حرحنا بتصور موحد تقريبًا للازمة الجزائرية في اسبابها وطرق تجاوزها... وقيد حقيق النتسامج المرجوة منه». ويضرب الشيخ السليماني مثلاً بحسين آيـت أحمـد زعيم جبهة القوى الاشتراكية (بربري) «الذي جاء وفي اعتقاده ان عليه نوعًا من التحفظ والرفض لاطروحاته، فأحسنًا استقباله فبدا عليه الانشراح وعبر عن ارتياحه قائلاً (بعد ان استعار طاقية الشيخ جاب الله، زعيم «النهضة») «إن الأمازيغية التي لا تقبل الاسلام لا أقبلها».

اللقاء الثاني كان مكملاً ومتوجًا لسابقه، إذ استغرق ستة ايام قضاها المشاركون (٧ احزاب إضافة إلى منظمة الدفاع عن حقوق الانسان) في مناقشة مشروع «العقد الوطني» بندًا بندًا. وفي اليوم السادس الموافق ١٩٥٧ كانون الثاني ١٩٩٥، قدم المحتمعون حصيلة اللقاء إلى الصحافة الدولية، وتم التوقيع على وثيقة «إجماع الحد الأدنى» امام الرأي العام الدولي وشهادته. ويقول السليماني عن هذه الوثيقة: «اخترنا الفاظها وعباراتها بما لا يجرح مشاعر السلطة ولا يغذي حساسيتها المفرطة إزاء كل مسعى يوحد المعارضة باتجاه اقتراح حل بديل



اقطاب «ندوة روما» وبدا الشيخ الحسين السليماني (الثاني من يمين الصورة).



لأزمة الجزائر». وبالنسبة إلى اعلان الهدنة يقول: «إن الاحزاب المشاركة كانت تنتظر الاتصال بالحكومة وما يسفر عنه لكي توجه نداء جماعيًا لوقف المقاومة». وقد أكد الشيخ السليماني ان الشيخين عباسي مدني وعلي بن حاج ارسلارسالة تأييد إلى لقاء «سانت ايجيديو» الثاني موقعة منهما.

وكان الهدف من اللقاء طمأنة الاحزاب اولاً لمواقف جبهة الانقاذ، أما الهدف من «العقد الوطني» فهو طمأنة السلطة من ناحية الانقاذ أو من حانب «المعارضة الفاعلة» ككل.

وقد طالبت ندوة «روما-۲» (أي في اللقاء الثاني، كانون الثاني ١٩٩٥) بهدندة وبحكومة انتقالية قبل أي انتخابات. في حين اصرت السلطة على تنظيم الانتخابات الرئاسية مسيرات شعبية ضدها. وأجاب على مذكرة مسيرات شعبية ضدها. وأجاب على مذكرة الرئيسس زروال (١١ شباط ١٩٥٥) الخاصة بشروط إجراء الانتخابات الرئاسية المقبلة حزبان فقط من بين احزاب «العقد الوطني» السبعة. والحزبان هما حزب النهضة (الشيخ عبد الله جاب الله) وحزب العمال (تروتسكي-بزعامة الآنسة الويزة حنون). واحزاب «العقد الوطني» الأحرى جبهة التحرير، وجبهة القوى الاشتراكية (آيت أحمد) والتجمع من احل الديمقراطية (بن بلّة)، وحزب العمال الاشتراكي، إضافة إلى جبهة الانقاذ الوسلامة.

انتظرت «كتلة روما» («ندوة روما»، احزاب «العقد الوطني») ردًا من السلطة على اقتراحها فتح الحوار مدة شهر كامل. ولما حاب املها بادرت إلى عقد مؤتمر صحافي في ١٢ شباط ١٩٩٥، وضعت فيه امام الرأي العام المحلي والدولي جملة من «الحقائق» ابرزها:

ان رفض ارضية العقد الوطمين جملة وتفصيلاً يعمين ان «السلطة لا تعترف حتى بحق

المعارضة في تقديم اقتراحات لحل الازمة».

- إن ارضية العقد الوطيني ليست اداة للمحابهة بين السلطة والمعارضة ولكنها مسعى واع لخطورة الاوضاع العامة في البلاد واقتراح مسؤول لعودة السلم والطمأنينة.

- إن ارضية العقد الوطني تعارض كل تدخل اجنبي في الشؤون الداخلية للجزائر، وتندد بالتدويل الفعلي الناجم عن سياسة المواجهة، وتؤكد ان حل الازمة لا يمكن ان يكون إلا من صنع الجزائريين، وانه لا يتجسد إلا على الارض الجزائرية.

وبناء على هذه الحقائق، تؤكد «كتلة روما» ان العقد الوطني يشكل عرض سلام حقيقيًا، وان السلطة برفضها له «تتحمل مسؤولية كبيرة في تضييع فرصة أحرى لحل الازمة».

ولتحاوز الانسداد السياسي الراهن والذي تحاول السلطة إحكامه أكثر فأكثر، تقترح «كتلة روما» المواجهة السياسية والدبلوماسية مع السلطة القائمة. فبيان الكتلة يتضمن نداء صريحًا «إلى الشعب الجزاوري بجميع فتاته وإلى الاحزاب السياسية والجمعيات والمنظمات والشخصيات الوطنية لمساندة ارضية العقد الوطني ودعم هذه البادرة لعودة السلم والرجوع إلى الادارة الشعبية».

إنتكاسة كبرى أصابت «كتلة روما» بهزيمة أحد كبار أعضائها، عبد الحميد مهري امين عام جبهة التحرير الوطني في الدورة الأعيرة للجنة المركزية لهذه الجبهة وفوز الدكتور بوعلام بن حمودة الذي اعاد الجبهة إلى «بيت الطاعة» السلطوية. وترك هذا الامر أثرًا سلبيًا على تضامن جبهة التحرير وجبهة القوى الاشتراكية (حسين آيت أحمد) مع جبهة الانقاذ الاسلامية، فسارعت اوساط السلطة إلى الترويج بأن «العقد الوطني تجاوزه الزمن».

في اول تصريح له بعـد انتخابـه امينًا عامًا

لجبهة التحرير، قال بوعلام بن حمودة: «إن وثيقة روما وضعت في سياق كان الرئيس زروال فيه معينًا وليس منتخبًا، ما يوحي ان الوثيقة بحاجة إلى مراجعة». وهدو الموقف نفسه لجبهة القوى الاشتراكية التي باتت ترى ان «العقد الوطيي» أصبح بحاجة إلى تكييف مع المستجدات الطارئة منذ انتخاب زروال.

ماذا في «العقد الوطني»؟

حريدة «الوطن» الجزائرية نشرت هذه الوثيقة بعدديها ١٩٩٥ كانون الثاني ١٩٩٥، وعنها نقلتها مختلف وسائل الاعلام العالمية. وهذه أهم النقاط التي تضمنها:

- في المبادىء: الالتزام باعلان اول تشرين الثاني ٤ ه ١٩ الذي ينص على إقامة دولة جزائرية ديمقراطية إشتراكية في إطار مبادىء الاسلام. نبذ العنف وكل دكتاتورية. اولوية الارادة الشعبية، وضمان الحريات الأساسية. تكريس التعددية وعدم زج الجيش في القضايا السياسية. العناصر المكونة للشخصية الجزائرية هي الاسلام والعروبة والأمازيغية. الثقافة واللغتان (العربية والأمازيغية) تنحو باتجاه موحد لهذه الشخصية من دون إبعاد أو تهميش لأي عنصر من العناصر المكونة لها. فصل السلطات. حرية المعتقدات الدينية واحترامها.

- في الاجراءات الممهدة للمفاوضات (مع السلطة): إطلاق سراح قادة جبهة الانقاذ الاسلامية بشكل كامل ومنحهم حرية الاجتماع والممارسة السياسية في ما بينهم، وبينهم وبين سواهم. السماح بالعمل السياسي وبحرية لمختلف الاحزاب السياسية. إلغاء إجراءات منع وتعليق الجراءاد.

في إعادة السلام: رفع حال الطوارىء.
 ودعوة جميع القوى السياسية إلى طاولة الحوار.

- العودة إلى الشرعية الدستورية: تلتزم

الاحزاب كافة باحترام دستور ٢٣ شباط ١٩٨٩، وعدم امكانية إحراء أي تعديل عليه إلا بالطرق الدستورية.

- العودة إلى السيادة الشعبية عبر مؤتمر وطني يتمتع بصلاحيات فعلية تؤهله تحديد البنى الانتقالية والمرحلة الانتقالية الستي تبقى أقصر مدة محكنة تتم خلالها انتخابات حرة وتعددية.

- الضمانات: الاحزاب الموقعة تلتزم (مع احتفاظها بحرية قرارها الداخلي) بمعارضة كل تدخل في الشؤون الداخلية للجزائر، ورفض كل تدويل للازمة وحصر حلها بالجزائريين، والعمل على المسرح الدولي لتأمين التضامن الدولي مع الشعب الجزائري.

الموقعون على هذا البرنامج الذي دعي «العقد الوطني» ممثلو ثمانية احزاب معارضة احتمعوا في روما، بناء على دعوة رابطة سانت المجاديو الكاثوليكية في ١٣ كانون الثاني ١٩٩٥:

عبد النور علي يحي عن «الرابطة الجزائريـة للدفاع عن حقوق الانسان».

عبد الحميد مهري عن «جبهة التحرير الوطني».

حسين آيت أحمد وأحمد حداي عن «حبهة القوى الاشتراكية».

رابح كبير وانور هدام عن «جبهـــة الانقــاذ الاسلامية».

أحمد بن بلّة وحالد بن سماين عن «الحركة من احل الديمقراطية».

لويزه حنون عن «حزب العمال».

عبد الله حساب الله عسن «حركة النهضة الاسلامية» (النهضة).

أحمد بن محمد عن «الجزائر المسلمة المعاصرة».

## مدن ومعالم

\* الأصنام (سابقًا أورليانسفيل) Asnam: مدينة حزائرية. قاعدة مقاطعة الاصنام. تقع في سهول الشليف. تعد نحو ، ١٥ ألف نسمة. أسسها، في ١٨٤٣، القائد الفرنسي بيجو Bugeaud على انقاض مدينة أثرية تدعى كاستيلّرم تنجيتانوم، ودعاها أورليانسفيل Orléansville. في ١٩٥٥، ضربها زلزال قضى على عدد كبير من سكانها. أهم مدن وبلدات مقاطعة الأصنام إضافة إلى مدينة الأصنام: عين، دفله، شرشل، مليانة، عويد، فضة وتنيس.

بعد الاستقلال، أعطيت إسم الشليف.

\* باتنة Batna: مدينة جزائرية واقعة عند اقدام جبال الأوراس، وقاعدة مقاطعة باتنة. تعد نحو ٢٠٠ ألف نسمة. بالقرب منها آثار رومانية شهيرة. تأسست المدينة في ١٨٤٤.

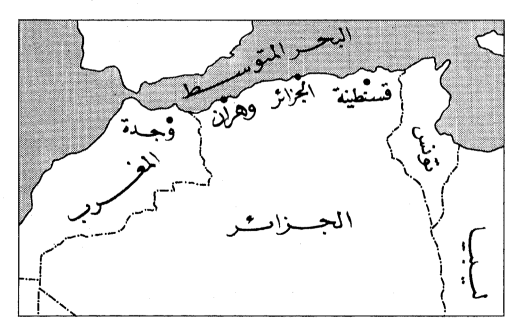
\* بجـة (بجايــة) Bejaia: (ســابقًا بوحــي

Bougie على اعتبار ان مادة لصنع الشمع كانت تستخرج من ارضها). من أهم مدن ولاية سطيف. واقعة على خليج بجة غربي منطقة القبائل الكبرى. مرفأ نفطي عنده تنتهي انابيب آبار حاسي مسعود. تعد نحو ٢٠٠ ألف نسمة. وبجة مدينة رومانية. احتلها الفاندال في العام ٢٣٩، ثم العرب في ٨٠٧، ثم الاسبان في ٥٥٥، ثم الاتراك الذين قدموا من مدينة الجزائر في ٥٥٥، ثم الفرنسيون في ١٥٥٥، ثم الفرنسيون

\* بليدا Blida: من أهم مدن ولاية الجزائر العاصمة. تقع عند أقدام جبال أطلس بليدا، وجنوبي سهل ميتيدجا. تعد نحو ٢٠٠ ألف نسمة.

\* بيسكرا Biskra: مدينة جزائرية واقعة عند اقدام جبال الأوراس. تعد نحو ١٥٠ ألف نسمة. شهيرة بكونها مركز زراعة النحيل والاتجار بثمره، وبمنتجعاتها السياحية.

\* بيشار Béchar: مدينة جزائرية. قاعدة مقاطعة «الثورة». تقع شمال غربي الصحراء. عقدة



مواصلات نهرية، بالقرب منها مناجم كيندسا. وفي مكان غير بعيد كان الفرنسيون يجرون تجارب على اسلحتهم الصاروحية. تعد نحو ١٢٥ ألف نسمة.

\* تلمسان Tlemcen: مدينة جزائرية. تقع عند اقدام جبال تلمسان. تعد نحو ١٥٠ ألف نسمة. مركز ديني مهم: مساجد من القرن الحادي عشر والقرن الرابع عشر. أشغال يدوية.

\* تـــيزي-أوزو Tizi-Ouzou: مدينــة جزائرية. قاعدة مناطق القبائل الكبرى (البربر). تعد نحو ١٥٠ ألف نسمة. مركز تجاري مهم.

\* الجزائر Alger: عاصمة الجزائر، ومرضاً على البحر المتوسط. تشكل، مع الضواحي (الجزائر الكبرى) أكبر تجمع سكني في افريقيسا الشمالية بعد الدار البيضاء (Casablanca). كانت تعد في ١٨٧٢ نحو ٤٨ ألف نسمة، وأصبحت في ١٩١٠ نحو مئة ألف نسمة، ويقدر عدد سكانها حاليًا (١٩٩٦) بنحو ٣ ملايين نسمة. من أهم معالمها الأثرية المسجد المالكي الكبير (القرن الحادي عشر الوابع عشر)، والمسجد الحنفي (القرن السابع عشر)، إضافة إلى قلعتها وإلى ما يختزنه حى القصبة من مبان ومعالم تاريخية.

الجزائر مدينة رومانية قديمة ، نهضتها الاولى بدأت مع قدوم المور (الموريسكيين) الذين طردوا من اسبانيا في ١٤٩٧، في ١٥١٠، احتل الاسبان حزيرة صغيرة قبالة المدينة، وطردهم الأخروة بربروسا وأقاموا مكانهم باسم السلطان المتركي. حاصرها شارل الخامس (شارلكان) في ١٥٤١ و لم يتمكن منها. تعرضت لقصف الاسطول الفرنسي، شم الانكلسيزي في ١٦٨٨ - ١٦٨٤. احتلها الفرنسيون في ٥ تموز ١٨٣٠، واتخذوها مقرًا لحكمهم الاستعماري. في الحرب العالمية الثانية، أتمَّ لحكمهم الاستعماري. في الحرب العالمية الثانية، أتمَّ

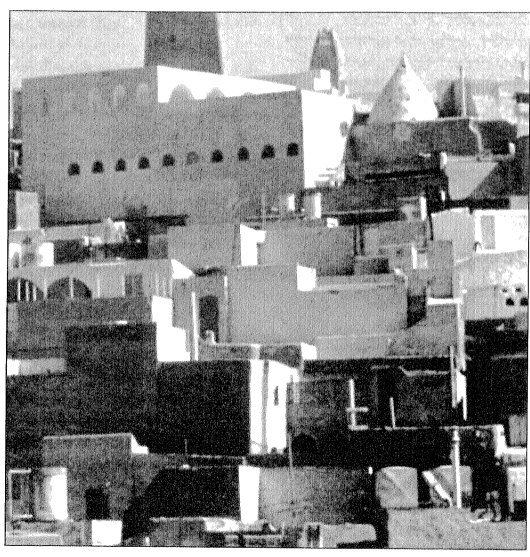
الحلفاء انزالهم عليها (٨ تشرين الشاني ١٩٤٢) ووقعوا اتفاقية هدنية مع الاميرال دارلان). وبعد اغتيال دارلان في ٢٤ كسانون الاول ١٩٤٢، انتقلت السلطة إلى الجنرال حيرو الذي هزم امام قوات الجنرال ديغول في ١٩٤٣. وعرفت المدينة أهم احداث ومعارك حرب التحرير الجزائريسة (١٩٥٤-١٩٦٢).

تعتبر الجزائر اولاً، وقبل كل شيء، مدينة محصنة. فهي محاطة باسوار ومعاقل للمدفعية. وكانت نقطتا القوة للدفاع عن المدينة موجودتين في القلعة التي تشرف على المدينة والمرسى. وكانت هناك ستة ابواب تربط بين المدينة وقلعتها ومرساها وباقي البلاد. وتم اعداد هذا النظام الدفاعي في خطوطه العريضة حلال القرن السادس عشر. وكانت التجهيزات السياسية والعسكرية متمركزة اساساً في الجزء الاسفل من المدينة. أما مقر السلطة فيتمثل في قصر «الجنينة» الخاص بالباشاوات والدايات.

وكما هي الحال في كل المدن الاسلامية، كانت النشاطات المختلفة مرتبة على شكل اسواق وتجمعات حسب الحرف والمهن، وتقابل همذه النشاطات مناطق سكنية تتخللها «سويقات» يتم فيها التبادل بين احياء المدينة.

أشهر احياء الجزائر العاصمة حي القصبة الذي يمثل تحفة من تحف النراث الثقافي الجزائري. ويقع القصبة في قلب المدينة، وقد تحول رمزًا وطنيًا لدى الجزائريين لكثرة ما شهد من احداث كبرى وما سقط على أرضه من شهداء.

الاماكن-الرموز الأثرية عبيث بها الاستعمار الفرنسي، منذ دخوله وعلى مدى السنوات الاربع الاولى. فاستولى على المباني، ومن ثم انتقل إلى داخل الحصون الموجودة في المدينة، وفظرًا إلى عدم استيعابها لهم، استحوذوا على المباني الدينية والمدنية. ومن بين أهم تلك التغيرات التي طرأت، قيام صافاري عميد الشرطة في عهد



جانب من مدينة غوداية التي صنفتها الاونيسكو، ومدن وادي الميزاب في صحراء الجزائر، في عداد روائع النزاث المعماري العالمي.

نابوليون بتحويل مسجد كتشاوه إلى كاتدرائيــة في ١٨٣٢.

\* عنابة (بولة سابقًا) Annaba: مدينة ومرفأ في الجزائر الشرقية. قاعدة ولاية (مقاطعة) عنابة التي تمتد على طول الحدود الجزائرية التونسية من البحر المتوسط حتى تخوم الصحراء. تعد المدينة نحو ٢٥٠ ألف نسمة. بالقرب منها آثار مدينة هيبون Hippone الأثرية.

\* غوداية: مدينة جزائرية. قاعدة «ولاية الميزاب» وأهم مدنه السبع. تقع على بعد و ١٠٠٠ كلم من العاصمة الجزائرية صوب الجنوب، و ١٠٠٠ كلم من قسنطينة شرقًا، و ١٠٠٠ كلم من الصحراء الكبرى. كانت في ما مضى مركزًا للقوافل، وما زالت مهبط كل المسافرين والمتحولين والعابرين ممن يستعلون لاحتياز المسافات الصحراوية. تقع على هضاب متحاورة عاجية اللون مصفوفة فوقها المنازل بشكل دائري الليري وافتن بأزقتها الحلزونية الضيقة والصاعدة فالبري وافتن بأزقتها الحلزونية الضيقة والصاعدة التي تلتف على الهضبة و تدور حولها بين منازل الشبه بالمخابىء.

أسست غرداية قبل ٩ قرون. وتقول الاسطورة ان امرأة رذلها قومها، هامت في القفار إلى ان اهتدت إلى مغارة على التل، فلجأت اليها متشبثة بالحياة. وكان من حظها ان البقعة التي أوت إليها تقع على طريق القوافل، فإذا بالمسافرين يشفقون على المرأة وإسمها «داية»، فيتصدقون عليها بما تحتاج إليه. وذات يوم أغرم بها أحد الرجال، فمنحها إسمه ورعايته وتزوجها. وبنى بيته فوق المغارة، مؤسسًا من حيث لا يدري المدينة التي هملت إسم المرأة «تغارمت إن داية» بالبربرية، أي «قرية داية الصغيرة»، واحتصر الإسم مع الوقت

فأصبح «غرداية». وما زال مكان المغارة قائمًا إلى الآن، تقصده نساء المنطقة حيث يشعلن الشموع ويحرقن البحور (راجع «وادي ميزاب» في هذا الباب: مدن ومعالم).

\* قسنطينة Quacentina (سيرتا قليمًا): مدينة جزائرية، واقعة على جبال قسنطينة، ويكاد نهر عوید رومل یحیط بها من کل الجهات. تعد نحو ٤٠٠ ألف نسمة. مركز اسقفي. حامعة. متحف أركيولوجيي. مركز زراعيي. صناعيات ميكانيكية ويدوية. مرفأ مدينة سكيكدا ومرفأ مدينة عنابة هما المنفذ التجاري لأهالي قسنطينة. قديمًا كانت تدعى سيرتا Cirta، وكانت عاصمة نوميديا Numédie، وعرفت أوج ازدهارها في عهد ميسيبسا. حـوالي العـام ١١٣ ق.م. احتلهـا حوغورتا، فأعمل السيف في رقاب التحار اللاتين فيها، ما أدى إلى تدخل روما التي غزتها وسيطرت عليهما وحولتهما إلى مستعمرة رومانيمة باسمم قسطنطينية تيمنا بالامبراطور قسطنطين الاول الذي اعاد بناءها بعد تمرد عام ٣١١. انتقلت إلى ايدي العرب، ثم الاتراك، وكان يمثلهم فيها حماكم (باي). قاومت الحملة الفرنسية، ولم تسقط إلا في عام ۱۸۳٦ (بعد نحو ٦ سينوات مين دحيول الفرنسيين الجزائر). أما ولاية قسنطينة فتعد نحو ٧،٥ مليون نسمة، ومساحتها تغطى جزءًا مهمًا من مناطق القبائل.

\* المعسكر Mascara: مدينة جزائرية. تعد نحو ١٠٠ ألف نسمة. شهيرة بزراعة الكرمة وانتاج النبيذ. مسقط رأس الامير عبد القادر الجزائري، وفيها أقام مركز قيادته. غزاها القائد الفرنسي غلوزيل في ١٨٣٥، واستردها الامير عبد القادر بموجب معاهدة تافنا (١٨٣٧)، وعاد الجنرال بيحو Bugeaud واحتلها في ١٨٤١.

\* موستغانم Mostaganem: مدينة ومرفأ،

تقع على خليج أرزيو. تعد نحو ١٣٠ ألف نسمة. مركز تجاري في قلب منطقة غنية بالزراعات.

\* وادي مسيزاب: وادي في الجنوب الجزائري الصحراوي. ومدنسه السبع (أهمها غرداية، قاعدة الوادي) تقدم نموذجًا معماريًا فريلدًا صنفته الأونيسكو في عداد روائع النزاث العالمي، منذ ان اعلنت، في ١٩٨٥، «ان وادي ميزاب هــو محمية ثقافية وجزء من المتراث الانساني العمالمي، وقد بدأنا في بذل كل الجهود للحفاظ على الوادي بصورته التقليدية». والمعيار الأهم الذي لجأت إليــه الأونيسكو في قرارها هذا هو دون شك ما تقدمه مدن الوادي السبع من مثال حي يجسد ملحمة المواجهة الصعبة مع الطبيعة القاسمية لتطويعهما والتكيف معها، والانطلاق منها لابتكار تنظيم مدنى، روحى، اقتصادي، فكري واحتماعي ما زال يدهمش الباحثين والمؤرخمين في عصرف في تقنياته، واستنباطه أشكال تخطيط وتنظيم للمدينة متكيفة مع المعطيات البيئوية والمناحية والسياسية والامنية والدينية الخاصة بهم، ومتطابقة في الآن نفسه مع اعقد ما توصلت إليه العلوم والابحاث الحديثة.

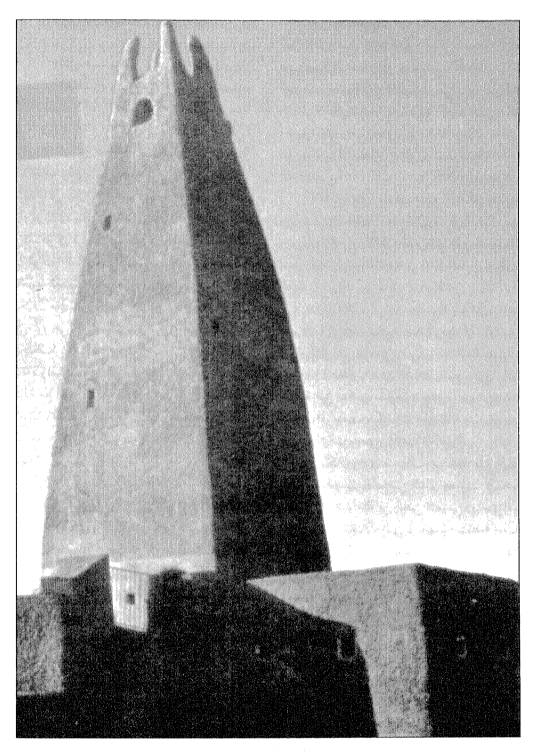
إن ما يكاد يجمع عليه المؤرخون إن إسم «ميزاب» هو تحريف بربري لإسم «مصعب بن بادين»، الجد الاول لتلك القبيلة من البربر، الذي قاد عشيرته للسكن في هذا الوادي. والبربر هم ابناء بربر بن تملا بس مازيغ. وهم يسمون ايضًا «أمازيغ» نسبة إلى هذا الجد. الاساطير تحيط بنشأتهم شأنهم في ذلك شأن بقية الشعوب القديمة. ومن هذه الاساطير ان حدهم هو حام بس نوح، وانهم كانوا يعيشون في الشام، ولكن نوح، وانهم كانوا يعيشون في الشام، ولكن فلسطين. ويبدو انهم تلقوا هزيمة قاسية اضطروا على أثرها للنزوح غربًا، فعبروا مصر واستقروا في الصحراء الكبرى. وحلال هذه الرحلة حملوا معهم الصحراء الكبرى. وحلال هذه الرحلة حملوا معهم

إلههم الشرقي القديم «أمون»، الأله نفسه الذي كان يدين به المصريون القدماء. وما زالت المرأة الميزابية ترسم في ليلة زفافها حطًا بالزعفران يمتد من الجبهة إلى قمة الأنف يُسمى «أمول» ولعله تحريف لاسم الاله القديم ورمز باق من آثار الرحلة الطويلة. واصبحوا جماعات بالغة الخصوصية، وهم يبحثون عن الكلا والماء. واحتار بنو مصعب الاستقرار الحيرًا وسط شبكة الجبال المتداخلة.

مدن وادي ميزاب سبع، تشكل مجموعة تنقسم إلى قسمين: مدينتا القرارة وبريان من جهة، ومن جهة أحرى المدن الخمس التي تقع على خط مسيل وادي ميزاب، وهي بالاضافة إلى غرداية، العطف، بنورة، بني يسقن ومليكة.

إذا كانت غرداية عاصمة الوادي (راجع «غرداية» في هذا الباب: مدن ومعالم)، فإن بني يسقن (أو بني يزجن) هي مدينة الثقافة فيه. متحفها الصغير الذي انشأته يضم صور الحياة الماضية التي تعكس مقاومة لا هداوة فيها لشظف الصحراء. وفيها مكتبات عديدة صغيرة مليشة بكتب التراث وبعض الكتب المعاصرة.

سكان وادي ميزاب، ما عدا قلة قليلة، يتبعون المذهب الأباضي الذي ينتسب في اصل تسميته إلى عبد الله بن إباض التميمي. ولعل هذا ما يفسر العلاقات التي تربطهم بسلطنة عمان والتشابه في الكثير من العادات بينهما. إنهم تلك الجماعة من المسلمين الذيبن رفضوا التحكيم بين علي ومعاوية. وقد اختلفوا مع شيعة علي الذيب رأوا ان الامامة يجب ان تكون من أهل البيب واختلفوا مع الحكام من بي أمية ومن بعدهم العباسيين الذين رأوا ان الحكم والعصبية يجب ان تكون من قريش. لقد رأوا ان الامامة من حق كل مسلم عاقل راشد حتى ولو كان عبدًا حبشيًا... ولعل هذا هو السبب الاساسي الذي رأى فيه بربر الصحراء مبررًا للتمسك بهذا المذهب ومخالفة



«القصر القديم» في بنورة.

الجميع. وهم يؤمنون بحق الآخرين في الاحتلاف دون ان ينزع ذلك عنهم إسلامهم. ولكن تأسيس دولة على المذهب الإباضي كانت حلمًا عسير المنال. وفي ظل سطوة بني أمية والعباسيين من بعدهم، لم يكن من الممكن إقامة مثل هذه الدولة في المشرق العربي، لذلك هاجر الدعاة غربًا. اقاموا تجربة سرعان ما تمّ القضاء عليها في ليبيا، واحسرى في القيروان (جنوبسي تونس) حتى جاءوا إلى صحراء الجزائر. لقد عثر الداعية عبد الرحمن بن رستم على من يناصره في دعوته في افراد قبيلة لماية وبواسطتهم اقام الدولة الرستمية في مدينة «تهرت». لم تكن دولة يورث فيها الملك، لأن الملك كان من حق أي مسلم عاقل راشد. وكانت تسمح بحرية الاعتقاد، وفتحت باب المناقشة لكل التيارات الفكرية. ولم تحارب عدوًا دون إعلان، ولم تغيز بليًّا دون تنبيه. وكنان أكسبر انجازاتهما الحضارية كما قال المستشرق غوستاف لوبمون «إنها اخرجت سكان الصحراء من بداوتهم وشحذت مداركهم وهذبت احلاقهم...». ولكنها كانت دولة قصيرة العمـر. مثلما نضحـت سريعًا شاحت سريعًا وعجل نهوض دولة الفاطميين بنهايتها. لقد سقطت «تهـرت» ووجـد الآلاف من الإباضية أنفسهم بلا مأوى مطاردين مرة أحرى. وحرج داعيتهم ابو عبد الله محمــد بـن بكر يبحث عن مأوى آخر، مأوى كالمنفى بعيـد وناء. وحرج إلى الصحراء حيث قدم إلى هذا الوادي (وادي ميزاب) الذي كان أهله يتبعون مذهب الاعتزال ليقنعهم بالدحول إلى مذهب والقبول بأتباعه. لم تكن العملية سهلة بالتأكيد. فقد قتل أهل الوادي أحد أبناء الداعية. وضاق السكان القدامي بالمهاجرين الجدد. ودارت المعارك حول هذه الرقعة الضيقة الشحيحة من الارض. ولكن الداحلين في مذهب الإباضية تكاثروا واصبحوا هم الأكثرية، ولا تسزال بقايما المعتزلة في الوادي حتى الآن.

غمة مجلس، اليوم، للادارة والتنظيم والشورى والحكم المجلي والبلدي يتردد إسمه في مدن وادي ميزاب، وهو «مجلس الغرابة» أو «حلقة الغرابة» أي الحلقة المكونة عمن غربوا عن الدنيا بما فيها من اطماع شخصية ووهبوا أنفسهم خدمة الآحرين. إنها حلقة مكونة من ١٢ شخصًا: إمام المسجد والمؤذن وإثنين وكيلين على شخصًا: إمام المسجد والمؤذن وإثنين وكيلين على الباقين. انهم يحتلون مكانة الإمام الاعظم، الباقين. انهم يحتلون مكانة الإمام الاعظم، العشيرة. «لا يدخل أحد حلقة الغرابة حتى تكون فيه خصال اربع: الاولى ان يكون كيسًا ادبيًا، والثالثة إلا ويكثر من دخول الاسواق، والرابعة ان يغسل يخشر من دخول الاسواق، والرابعة ان يغسل يخسره بالماء ويغسل قلبه من الغش والكبر».

وقد كان لرئيس حلقة الغرابة وإمامها مهام وصلاحيات كثيرة منها تدبير الحرب ووسائل الدفاع وعقد المعاهدات والاحلاف. وقد اقتصر دوره الآن، مع ظهور الدولة الحديثة، على الشؤون الاجتماعية، فالمجلس يفصل بين الخصوم في كل انواع الخلافات، ويترافع كل خصم عن قضيته في المسجد. ويشرف الاعضاء على المنافع العامة كالاسواق والمسالخ والمتاجر وسواقي المياه والسدود. ويقوم محلس الغرابة بدور مهم في التعليم.

بعد دحول فرنسا الجزائر من جهة شاطئها المتوسطي، احدت قواتها تطبق تدريجيًا على مناطقها الداخلية، ثم الصحراوية. ووعى أهل الوادي ان الصحراء لن تكون درعًا يقيهم الآلة العسكرية الفرنسية الحديثة. فكثيرون من أبنائه قصدوا الالتحاق بالمقاومة على اسوار قسنطينة. ولكن الفرنسيين أطبقوا على الصحراء من حول وادي ميزاب يقطعون عنه طرق القوافل. حاولوا ان يعقدوا معه معاهدة للحماية، ولكنه في النهاية لم ينج من السقوط في قبضة فرنسا في ١٨٨٢.

ووجد أهله انفسهم يتجرعون كأس الاحتلال، والتحنيد الاحباري لشبابهم والفتن الداخلية بين طوائفهم.

وفي حرب التحرير، بمرز أحمد أبناء وادي ميزاب قائدًا من قوادها هو المفدى زكريا (راجع باب زعماء ورجال دولة).

وفي حرب الجزائر الأهلية الحالية، وضع الاهالي نظامًا خاصًا للحراسة يعتمد على المتطوعين من أبنائها. وقد أرسلت الجماعات الاسلامية المسلحة إنذارًا للأهالي كي يكفوا عن هذا النظام، ولكنهم لم يستحيبوا، خاصة وان عمليات قتل واغتيال تعرض لها أجانب ورجال أمن على مقربة من منطقتهم، وحاول منفذو عملية قتل ١٦ من رحال الأمن الاختباء في الوادي دون ان يتمكنوا من ذلك.

بدأت إقامة اول منطقة صناعية على بعد ١٠ كلم في وادي ميزاب في ١٩٧٠، ولكنها لم تشهد التوسع إلا مع الانفتاح الاقتصادي الجزائري مع بدايات ١٩٨٥ حيث انهالت الطلبات على انشاء المصانع. والمنطقة الصناعية في وادي ميزاب هي الثانية من نوعها على مستوى الجزائر وتحتوي على ١٢٠ صناعة منها النسيج والزجاج والطباعة والسحاد وقطع غيار السيارات، وهم يصدرون إلى ليبيا وتونس، ويعملون للتصدير إلى دول الجليج. وهكذا، لم ينج الوادي ميزاب» الأساسيان: (مستندا هذه المادة «وادي ميزاب» الأساسيان: (العربسي»، عدد كانون الاول ١٩٩٥، ص ١٢٤٠)؛ و «الوسط»، عدد ١٨٤، تاريخ ٢ اليول ١٩٩٥، ص ١٩٥٠).

\* وهــــران Wahran (أوران Oran أوران wahran سابقًا): ثاني مدن الجزائر بعد العاصمة. عاصمة الغرب الجزائري. على ساحل البحر المتوسط، عند

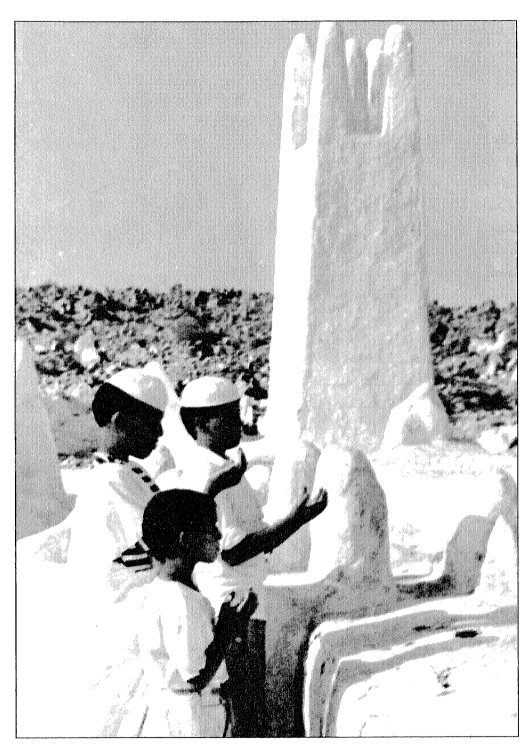
سفح حبل المرحاحو الذي يحيط بها. «قلب الدنيا وبؤرة التاريخ»، وهران هذه تبارى في وصفها ألبير كامو، والسياب، وصلاح عبد الصبور.

شيّدت وهران في ٩٠٣ بأمر من الخليفة الاموي في الاندلس ابي عبد الله بن محمد بن عبد الرحمن، وإن كان تاريخها اقدم من ذلك واعرق، فهي واحدة من الموانىء التي غزاها هميلكار في ٢٣٧ ق.م. وجيوش روما. وعندما كانت الاندلس عربية كانت وهران مركز التحارة المزدهرة. وعندما ظهرت دول المرابطين والموحدين خضعت وهران للزاهدين المقاتلين. وعند انهيار العرب في الاندلس، استقبلت آلاف العرب في رحلة العودة.

في ٢٠٥١، شن الاسبان أولى هجماتهم على وهران، ونزلوا في منطقة المرسى الكبير، لكنهم فشلوا في اقتحام وهران. في ١٥٠٥، احتلوا المرسى الكبير، وبعد أربع سنوات استطاعوا كسر مقاومة الاهالي واحتلوا المدينة. واستمر احتلالهم لها حتى ١٧٠٨، عندما حررها العثمانيون واستمر حكمهم فيها حتى ١٨٣٥ عندما وقعت تحت الاحتلال الفرنسي. وكانت وهران ميناء من موانىء تصدير الذهب في عصر مملكة الذهب الشهيرة في التاريخ العربي التي كانت تمتد من الماكو إلى السودان.

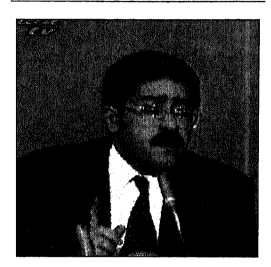
من أبرز شخصيات وهران التاريخية «سيدي الهرواري»، وهرو ولي من الاولياء الصالحين. ولد في ١٣٥٠ في بلدة الصدر في ولاية مستغانم، ثم انتقل إلى وهران التي كانت محدودة آنداك بحي صغير، واقام هناك وأسس مسجدًا وهرو عبارة عن مدرسة لتلقي العلوم الفقهية والدينية.

يطلق عليها أهلها إسم «الباهية». يبلغ عدد سكانها اليوم (١٩٩٦) نحو ٧٥٠ ألف نسمة. شاطئها منطقة سياحية.



ابتهالات على قبور الاولياء. القبور لها أشكال معينة، ترتفع وتنخفض وفق مكانة الولي او الفقيه.

## زعماء ورجال دولة



أحمد أويحي.

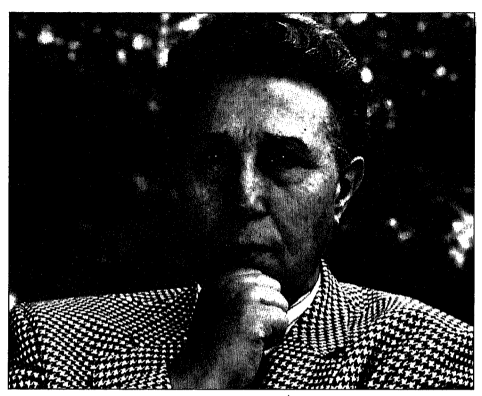
\* أهما أويحسي (١٩٥٣ -): دبلوماسي وسياسي جزائري. رئيس الوزراء منذ كانون الثاني وسياسي جزائري. رئيس الوزراء منذ كانون الثاني لام ١٩٩٦ ، حلفًا لمقداد سيفي الذي عين وزير دولة لدى رئاسة الجمهورية. وقد اتخذ الرئيس اليمين زروال هذا الاجراء بعد ستة اسابيع على الانتخابات الرئاسية التي تعهد فيها زروال فتح الحياة السياسية امام الوجوه الشابة في البلاد التي تمثل أكثر من ثلثي السكان البالغ عددهم نحو ٢٨ مليونًا. وقد بات أويحي أصغر من تولى رئاسة الوزراء في الجزائر سنًا في تاريخها المعاصر.

ولد أويحي في قرية ابو عدنان في إقليسم تيزي أوزو، الاقليم الرئيسي للناطقين بالبربرية. عمل دبلوماسيًا في بعثة الجزائر الدائمة لدى الامم المتحدة بين ١٩٨٤ و ١٩٨٩، وكان مساعدًا لممثل الجزائر لدى بحلس الأمن، ومن ثم سفيرًا لبلاده في مالي حتى شباط ١٩٩٤ عندما تولى منصب مدير مكتب رئاسة الجمهورية. أكتسب سمعة مفاوض ماهر بفضل الدور الذي اضطلع به وسيطًا للتوصل إلى اتفاق سلام انهى حربًا بين حكومة مالي

والمتمردين الطوارق في نيسان ١٩٩٢. وسبق له كذلك ان اشترك في مفاوضات مسع متشددين جزائريين مسحونين.

\* أحمد بن بلَّة (١٩١٨ - ): زعيم حزائري وأول رئيس للجمهورية الجزائرية المستقلة. والده و والدته من المغرب، جاءا إلى الجزائر هربًا من ثـأر عاتلي، واستقرا في بلدة مغنية (على بعد ٤ اكلم من الحدود المغربية-الجزائرية) حيث ولد أحمد بن بلَّة، وحيث تلقى تعليمه الابتدائي، ثم تابع تعليمه الثانوى في تلمسان. انتسب إلى حزب الشعب وهو في السادسة عشرة من عمره، ثم التحق بالخدمة العسكرية الاجبارية (في الجيش الفرنسي)، وشارك في معركة مونتي كاسينو في إطار الوحدات الجندة من ابناء شمالي افريقيا. على أثر بحررة سطيف (١٩٤٥)، التحق بالمنظمة السرية التابعة لحزب الشعب واصبح مسؤولاً عنها (١٩٤٩)، وشارك في عمليات عسكرية ضد المصالح الفرنسية، واعتقل في ١٩٥٠، وفرّ من السحن في ١٩٥٢. في اجواء احداث تونس والمغرب، التقيي مع بوضياف ومحساس في باريس، فقرر الثلاثة اطلاق الثورة. أما جبهة التحرير الوطني فولدت في آخر اجتماع عقده، في سويسرا، مع بوضياف وديدوش مراد في ١٩٥٤.

«كنت معجبًا بعبد الناصر... التقيت حون كينيدي وكان اول من آيد استقلال الجزائر خللال حملته الانتخابية... التقيت كاسترو واستُقبلت في كوبا استقبالاً غير عادي... وعرفت تشي غيفارا أكثر من كاسترو. غيفارا أقام في الجزائر (وكان بن بلّة رئيسًا للجمهورية) خمسة أشهر وجمعته مع ابو جهاد (خليل الوزير) الذي كان معجبًا به أشد الاعجاب... كنت معجبًا بتيتو. إنه الوحيد في المعسكر الاشتراكي الذي حرر بلاده بالسلاح. في رومانيا وبلغاريا وغيرهما جاء القادة في شاحنات الجيش الأحمر... وعرفت ايضًا زعماء افريقيا،



حــمـدبــنبلــة.

نيكروما وهو رجل عظيم، وموديبوكيتا ونيريري وكينياتا... كل ممثلي الثورات في افريقيا واميركا اللاتينية تقريبًا كانوا في الجزائر. نلسون مانديلا نحن كونّاه عسكريًا أي دربناه، وقبله كابرال (غينيا بيساو) وجماعة أنغولا والموزامبيق وبوليفيا وبيرو والسالفادور والاكوادور... لم يكن الاتحاد السوفياتي الخيار الوحيد. واقول بكل صدق ان الاتحاد السوفياتي كان يتملقنا لأن الجزائر كانت بوابة إلى العالم الثالث والثورات...» (من مقابلة صحفية مع أحمد بن بلّة أجراها غسان شربل، «الوسط»، العدد ٢١١، تاريخ ١٢ شباط «الوسط»، العدد ٢١١، تاريخ ١٢ شباط

قضى بن بلّة نحو ربع قرن بين سبحن واعتقال وإقامة جبرية ونفي جبري ونفي الحتياري، وذلك منذ ٩٤٩، مرورًا باعتقال السلطة الفرنسية له ولرفاق له عقب اعلانهم جبهة التحرير والثورة، وانتهاء باطاحته من رئاسة الجمهورية على

وفي كل مرة كان يستطيع ان ينشط سياسيًا كان يقدم على ذلك، بزيارة إلى الخارج، برأي، بعقد تحالف أو باتخاذ موقف. ولكن كثيرًا الماكان يبدّل الرأي أو الموقف، خاصة في الفترة الأخيرة التي بدأت (١٩٨٨) مع المد الاسلامي الاصولي في الجزائر وحتى اليوم. وفي آخر موقف له، بعد عودته إلى الجزائر (تموز ١٩٩٦) من منفاه الاختياري لوزان في سويسرا، دعوته الحكم الجزائري إلى التفاوض مع جبهة الانقاذ الاسلامية «لأنه يجب عدم إقصاء أي حزب له ثقله، والحوار يجب ان يتم بين الجميع»، واعلانه عدم اتفاقه مع النظام على الاصلاحات الدستورية «لأن إجراء انتخابات نزيهة وسليمة ذات صدقية هو الباب الوحيد امام الجزائر لوضع حد لأعمال العنف».

\* أهما سحنون، الشيخ (٩٠٥ ]؟ رحل دين وسياسي جزائري، والأب الروحي للحركة الاسلامية منا فحر الاستقلال. عارض اشتراكية أحمد بن بلّة من خلال «جمعية القيم» التي أنشئت على هامش جامعة الجزائر، وكان بين عناصرها الشيخ الهاشمي التيجيني الاستاذ الجامعي آنذاك، وأحد تلامذته عباسي مدني الذي أصبح شيخًا بحلول نهاية السبعينات.

كان إمامًا تابعًا لوزارة الاوقاف في عهد بومدين، وكان من رواد الدعوة إلى استخدام المنابر لانتقاد النظام. لكن حزب بومدين (جبهة التحرير الوطني) لم يكن ليسمح بذلك طويلاً. فاضطر الشيخ سحنون إلى ترك الوظيفة، بعد ان افهمته الوزارة بأنه لم يعد ممكنًا «ان تعمل عندنا وتخطب ضدنا». وبعدما تمادى الشيخ سحنون لم تتحرج السلطات من وضعه تحت الاقامة الجبرية مرات عدة.

في ١٩٨٢، شهدت الحركة الاسلامية الجزائرية انتعاشًا مفاجعًا بفضل التنسيق بين مختلف روافد الحركة وكان للشيخ سحنون دور بارز في ذلك. وفي خريف السنة نفسها عبر هذا الانتعاش عن نفسه عبر سلسلة من التجمعات، كان أهمها تجمع الجامعة المركزية في تشرين الثاني ١٩٨٢. وأدت تلك الحيوية إلى وقوع صدامات عنيفة وادت تلك الحيوية إلى وقوع صدامات عنيفة لتدخل قوات الأمن واعتقال «رؤوس الفتنة»، ولم ينج الشيخ سحنون اسوة بالشيوخ عباسي مدني وعلي بن حاج ومحمد السعيد وغيرهم. لكن عامل السن خفف عليه عقوبة السجن التي لم تكن لفترة طويلة.

وإبان انتفاضة تشرين الاول ١٩٨٨، لعب الشيخ سحنون دورًا مهمًا في الدعوة إلى الهدوء ووقف النهب والتخريب اللذين كان يقوم بهما الشبان الذين نزلوا الشوارع بعد سنوات من الكبت والاحباط والغليان.

وبعد المصادقة الشعبية على دستور ٢٣ شباط ٩٩٩، بارك الشيخ سحنون إنشاء «جبهة الانقاذ الاسلامية»، لكنه رفض قبول العضوية في محلسها الشوري أو مكتبها التنفيذي. وفي ٩ تشرين الاول ١٩٨٩، أعلىن الشيخ سحنون تأسيس «رابطة الدعوة الاسلامية» ورأس لجنتها التحضيرية على أساس ان تكون إطارًا تنظيميًا لمختلف الاطراف الفاعلة في العمل الاسلامي. لكن تسارع الاحداث حال دون انعقاد المؤتمر التأسيسي للرابطة التي بقيت مجرد مشروع.

وفي صيف ١٩٩٠، وإثر فوز جبهة الانقاذ بغالبية مقاعد المجالس المجلية على الصعيدين البلدي والولائي (الولاية)، بدأت نزعة التحرّب تهدد وحدة الحركة الاسلامية التي كانت هدفًا اساسيًا لكفاح الشيخ سحنون، فأصدر «نداء الوحدة» في ١٥ ايلول ١٩٩٠، ووقعه معه الشيخ الطاهر آيت علجات ومحمد السعيد ويخلف شراطي. وتضمن علجات ومحمد السعيد ويخلف شراطي. وتضمن علجات ومحمد الاولى، ان التحررب «فرض تفاية». والثانية، دعوة جبهة الانقاذ، ضمنيًا، إلى نتح الابواب امام نحناح (زعيم حماس)، وجاب الله (النهضة) وانصارهما، مع تحذيرها، من التحول إلى كيان حزبي ضيق يعطي المبررات لكل من يريد شق الصف.

ومنذ اندلاع مسلسل العنف الحالي الذي بدأ في شباط ١٩٩٢، فضل الشيخ سحنون التزام الصمت حشية السقوط في الاعيب بعض الاطراف من السلطة أو من حصومها. ولم يخرج عن صمته ذلك سوى مرتين: الاولى، عندما أصدر بيانًا في ١٩٩٦ دعا فيه إلى الافراج عن قادة الانقاذ. وقد وقعه الشيخ واستقطب لــه توقيع شخصيات سياسية أحرى منها الدكتور أحمد طالب الابراهيمي وبن يوسف بن حدة. وكانت المرة اللانية في ١٠ شباط ١٩٩٥ عندما استقبل بعد صلاة الجمعة ممثلي احزاب «العقد الوطني» مباركًا مسعاهم كأحسن طريق لحل أزمة الجزائر.

ومحاولة اغتيال الشيخ سيحنون (تموز ١٩٩٦) حدثت عشية الاعلان عن موعد بلدء المشاورات المتعددة الاطراف الذي كان الرئيس زروال قد دعا إليها.

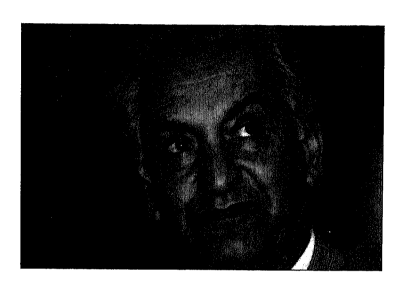
\* أحمد طالب الابراهيمي (١٩٣٢): سياسي جزائري، شغل لمدة طويلة منصب وزير الثقافة والاعلام وأشرف على سياسة التعريب. ولسد في مدينة سطيف، وهو ابن الشيخ بشير طالب الابراهيمي رئيس جمعية العلماء المسلمين في الجزائر التي أسسها عبد الحميد بن باديس.

درس أحمد طالب الابراهيمسي الطب وحاز على دكتوراه في هذا الجحال. وإلى جانب دراسته كان يقوم بنشاطات سياسية واسعة، إذ كان يدير ما بين ١٩٥٢ و١٩٥٤ صحيفة «الشاب المسلم». وفي تموز ١٩٥٥، انتخب اول رئيس للاتحاد العام للطلاب المسلمين الجزائريين. انضم إلى الشورة الجزائرية. اعتقلته السلطات الفرنسية في ٢٧ شـباط ١٩٥٧، وافرج عنه في ٨ ايلـول ١٩٦١، وغـادر فرنسـا والتحق بالثورة في تونس. عضو في وفد الحكومة الثورية المؤقتة إلى نيويسورك لحضسور السدورة السنوية للامم المتحدة ولايصال صوت الثورة الجزائرية إلى العالم. عاد إلى الجزائس بعد الاستقلال، وعارض نظام بن بلَّة الذي اعتقله في حزيران ١٩٦٤، وافسرج عنه في كانون الثناني ١٩٦٥. فزار البلدان العربية قبل ان يستدعى في ١٠ تموز ١٩٦٥ ويعين وزيرًا للتعليــم العــالي في حكومة بومدين، ثم وزيرًا للثقافة والاعلام، وظل في منصبه هــذا حتمي ١٩٧٧. وحمري تعديل وزاري في ١٩٧٩ عين على أثره وزيرًا لدى رئاسة الجمهورية. من أعماله: «الجزائر، من تصفية الاستعمار إلى الثورة الثقافية»، و «رسائل من السحن».



أخمد طالب الابراهيمي.

\* حسين آيت أحمله (١٩٢٦): من زعماء ثورة التحرير التاريخيين. ولد في عين الحمام، في منطقة القبائل الكبرى. كان جده شيخ إحدى الطرق الصوفية التي ما زالت تحظى بالتبحيل الشعبي إلى اليوم، وكان وضع مصنفًا في لغة هي حليط من العربية والأمازيغية، يحوي الكثير من اقوال المتصوفة وبعض التكهنات في شؤون الغيب. انضم منذ ١٩٤٢، وهو لا يزال على مقاعد الدراسة الثانوية، إلى «حزب الشعب الجزائـري». كان، منذ ١٩٤٦، من اول الداعين إلى اعتماد الكفاح المسلح واللجوء إلى العنف ضد النظام الاستعماري، خصوصًا عندما أصبح عضوًا في المكتب السياسي لحزب الشعب بين عامي ١٩٤٧ و ١٩٤٩، وعندما قرر حزب الشعب ان يطلق «المنظمة الخاصة» السرية والمسلحة، كان آيت أحمد من مؤسسيها، ثم تولى قيادتها. فنظّم الهجوم على مبنى البريد في مدينة وهران في ١٩٤٩ الـذي شارك فيه أحمد بن بلَّة ايضًا. غير انه ما لبث ان أبعد عن مهامه تلك بعد ان اتهم بالنزعة البربرية في تلك السنة نفسها ليحل محله أحمد بن بلَّة. بعد ذلك حوكم آيت أحمد غيابيًا من قبل السلطات الفرنسية، ففر من البلاد متوجهًا إلى القاهرة في ١٩٥١، حيث أصبح ممشلاً لحزب الشعب في



حسين آيست أحسد.

العاصمة المصرية إلى حانب محمد حيضر وذلك حتى ١٩٥٤. وتهمة «النزعة البربرية» استمرت ملازمة له، ولا تزال حتى اليوم.

ما إن انفجرت ثورة التحرير حتى بادر آيت أحمد من منفاه، إلى إقرارها. فأصبح بذلك أول ممثل لجبهة التحرير في نيويورك، وأحد أبرز قادتها في الحارج، حتى أثناء فترة سحنه في فرنسا بدءًا من ١٩٥٦ حتى الاستفلال في ١٩٦٢، وذلك على أثر اختطاف القوات الفرنسية طائرة كانت تقله من المغرب إلى تونس بصحبة بن بلّة ورابح بيطاط ومحمد بوضياف ومحمد خيضر وهو ما مثل أول عملية قرصنة جوية في التاريخ الحديث.

عند الاستقلال، انتخب آیت أحمد عضوًا في الجمعیة التأسیسیة، غیر انه ما لبث ان دخل بمواجهة مع بن بلّه وقیادة حیش التحریر، مطالبًا باعتماد التعددیة وبعدم تحویل جبهة التحریر إلی حزب واحد؛ لكنه لم یتمكن من الدفاع عن وجهة نظره هذه داخل المؤسسات القائمة، فعمد إلی إنشاء «جبهة القوی الاشتراكیة» وعلی تنظیم تمرد مسلح، بقی منحصرًا في منطقة القبائل (البربریة). هكذا، تمكن بن بلّة والجیش من القضاء علی هذا التمرد، وألقی القبض علی آیت أحمد فحكم علیه

بالاعدام، غير ان الحكم لم ينفذ، وبقي الرحل في السحن حتى تمكن من الفرار في ١٩٦٦، في بدايات عهد هواري بومدين.

وبذلك، بدأت فترة طويلة من النفي قضى معظمها في سويسرا حتى تمكن من العودة إلى بلاده بعد ان دخلت الجزائر الطور الديمقراطي أو التعددي إثر احداث تشرين الاول ١٩٨٨. فعاد حزب «جبهة القوى الاشتراكية» إلى العمل ودخل في الانتخابات الاشتراعية الاخيرة (١٩٩١) التي كرسته حزبًا ثالثًا في البلاد من حيث الوزن الانتخابي بعد جبهة الانقاذ الاسلامية وحزب جبهة التحرير الوطني الذي كان لا يزال يقال عنه حتى هذه الانتخابات بأنه «الحزب الحاكم حتى هذه الانتخابات بأنه «الحزب الحاكم الدورة الثانية، لولا تدخل الجيش الذي انقلب على العملية الاقتراعية وحال دون الاستمرار فيها، ودخلت بذلك الجزائر وضع الحرب الأهلية الذي تعيشه الدوم.

وهنا ايضًا اتخذ حسين آيت أحمد، وهو العلماني الديمقراطي، موقف الاعتراض الشديد على وقف المسار الانتخابي وما انفك منذ تلك اللحظة يطالب بالعودة إليه، ويلم في اعتبار الحوار، ومع الاسلامين تحديدًا، طريقًا وحيدة

للخلاص. بل انه قاطع جميع دورات الحوار التي نظمتها السلطة بعد ذلك مع احزاب المعارضة، لأنه رأى انها غير ناجعة إن هي أقصت الاسلاميين (ولكنه عاد واشترك في اللقاءات المتعددة الاطراف التي نظمها الرئيس اليمين زروال تمهيدًا للخروج عشروع وفاق وطني. فاستقبل اليمين زروال حزب حسين آيت أحمد، «جبهة القوى الاشتراكية» في حسين آيت أحمد، «جبهة القوى الاشتراكية» في الصديق دبايلي).

هذه المحطات البارزة في حياة آيست أحمد ربما ساغدت على رسم ملامح الرجل على أفضل وجه: قائد سياسي ذو نظرة وطنية شاملة وأسبقية حريشة، تدخلت الظروف باستمرار لتزج به في موقع سياسي أقلوي (أقلية)، أو لتحاصره داخل منطقته الاصلية. فحسين آيت أحمد قضى القسم الأكبر من حياته سجين هذه المفارقة المضنية: انــه قائد يحمل رؤية تخص الجزائر بأسرها، لكنه يبقى زعيم منطقة القبائل أساسًا. إنه رجل وطني المطامح ولكنه يبقى محلى الاشعاع. وفي ذلك ظلم كبير لــه ولكفاءاته وقدراته. ليس صاحب دعـوة انفصاليـة، بل يكاد لا يوجد قبائلي يحمل مثــل هــذه الدعــوة، إنه يطالب فقط بالاقرار بالبعد الأمـــازيغي كعنصــر من عناصر الشخصية الجزائرية وبالاعتراف باللغة الأمازيغية جزءًا من الفضاء العام، بحيث تستعمل في التدريس والنشر وما إلى ذلك.

غير ان ذلك البعد القبائلي لدى حسين آيت أحمد، والدي عرقل حركته على المستوى الوطبي حتى الآن، هو اليوم من عناصر قوته. فالمطالب الثقافية الأمازيغية دخليت الآن نقطية اللاعودة. فهي لم تعد تستند فقط إلى نخبة ضيقة، بل شاعت داخل اوساط واسعة، وأصبح يدعمها إنتاج ثقافي غزير ومتنوع. ثم ان حزب آيت أحمد هو واحد من الاحزاب الديمقراطية النادرة في الجزائر التي تستند إلى جمهور وإلى رأي عام تفلح في تعبئته سلميًا.

فحسين آيت أحمد رجل معارضة وأقلية، ولكن ليسس بالمعنى العرقي الذي يريد خصومه الصاقه به وحصره فيه، بل بالمعنى السياسي. ذلك ما طبع حياته العامة منذ دخوله المعترك السياسي قبل نحو ٤٥ سنة. فطوال هذه الفترة، أو على الأقبل في كل واحد من مفاصلها الاساسية والحاسمة، كان على الدوام صاحب الطروحات المستقبلية ومن أول المتنبهين إلى ضرورة طرحها والمتشبثين بها رغم ما قد تلاقيه من رفض في ابانها، إما لأنها تخالف الرأي السائد وتستبقه، أو لأن حسابات البعض ترى ان أوانها لم يحن (من صالح بشير، «الحياة» - تيارات - تاريخ ٧ تشرين الاول ٤٩٥٤).

\* الحسين السليماني، الشيخ: شخصية دينية وسياسية جزائرية مرموقة. مركزه مدينة المدية (على بعد ٥٠١ كلم جنوب غربسي العاصمة) التي بات كثيرون، نتيجة الاحـــداث الداميــة في الجزائــر يشبهونها بمدينة قسم الايرانية. وهمو شخصية مستقلة. لم يتوظف في السلك الديـني أو الــــــربوي للحكومة. و لم يحصل من الادارة حتى على رخصة التدريس التطوعي في مساجد المالكية في المدية التي ما تزال تحتضن أقلية من الاحساف. وهـو مستقل ايضًا عن الاحزاب السياسية، لكنه متعاطف مع حبهة الانقاذ الاسلامية، ومع «كتلة روما» التي اصبح عنصرًا فاعلاً فيها. وله علاقات وطيدة بالجماعات المسلحة ونفوذًا حقيقيًا عليهما لا سيما ايام قيادة جعفر الافغاني والسايح عطية. دوره تأسيسي وفاعل في «نمدوة رومما» (راجع «نمدوة روما» في باب معالم تاريخية).

\* ديدوش مواد (١٩٢٢-١٩٥٥): من زعماء الشورة الجزائرية التاريخيين. ولد في مدينة الجزائر من عائلة ميسورة. انضم بعد ١٩٤٥ إلى حزب الشعب الجزائري وأصبح عضوًا في المنظمة

السرية التابعة لهذا الحزب. وقف ضد مصالي الحاج في ١٩٥٤. عين مسؤولاً عن منطقة قسنطينة في تشرين الاول ١٩٥٤. لاقى مصرعه بينما كان يغطي انسحاب مجموعة كان يقودها بشحاعة كبيرة. أطلق اسمه على الشارع الرئيسي في العاصمة الجزائرية.

\* رابح بيطاط (١٩٢٥): سياسي ورجل دولة جزائري. ولد في عين كرمة في ولاية قسنطينة. بدأ منذ سبي شبابه الاول يناضل في صفوف الحركة الوطنية الجزائرية، وكان في مطلع شبابه عاملاً في مصنع للسجائر، ثم انضم إلى حزب الشعب الجزائري وأصبح عضوًا نشيطًا في التنظيم الخاص شبه العسكري التابع لهذا الحكم، فحكم عليه غيابيًا في ١٩٥٧ بالسحن مدة خمس سنوات، فاضطر إلى العمل السري. كان واحدًا من التسعة الذين أسسوا المجلس الشوري للوحدة والعمل. وفي الاول من تشرين الثاني ١٩٥٤، أصبح قائدًا عسكريًا لمنطقة الجزائر. في ٢٣ آذار واحدًا المنتحار وقد حكمت عليه السلطات العسكرية بالسحن المؤبد.

في آب ١٩٥٦، عين عضوًا في المجلس الوطني للثورة بالرغم من غيابه في السحن، ثم عين وزير دولة في الحكومة الثورية المؤتة. أطلق سراحه في ١٩٦٢ غداة التوقيع على اتفاقية إيفيان. أيسد أحمد بن بلّة في صراعه ضد يوسف بن حدة وعين نائبًا لرئيس مجلس الوزراء في اول حكومة ألفها بن بلّة. ولكن سرعان ما اختلف مع بن بلّة فاستقال من الحكومة الثانية ورفض المشاركة في مؤتمر حبهة التحرير الوطني في ١٩٦٤، وذلك قبل ان يلجأ إلى الروبا. أيد حركة حزيران ١٩٦٥ التي قادها وروبا. أيد حركة حزيران ١٩٦٥ التي قادها دولة ثم وزيرًا للنقل قبل ان يصبح رئيس «المجلس دولة ثم وزيرًا للنقل قبل ان يصبح رئيس «المجلس دولة ثم وزيرًا المنتفل قبل ان يصبح رئيس «المجلس دولة ثم وزيرًا المنتفل قبل ان يصبح رئيس «المجلس السعبي الوطني» (١٩٧٦).

\* سعيد سعدي (١٩٤٧ -): سياسي جزائري. ولد في قرية أغريب في ولاية تيزي أوزو. تأثر في نشأته ودراسته بحركة الآباء البيض التي تعتبر منطقة «القبائل الكبرى» إحدى أهم قلاعها في افريقيا. ومنذ شبابه الباكر بدأ النضال في صفوف الحركة البربرية (القبلية على وجه التحديد)، اولاً تحت غطاء «جبهة القوى الاشتراكية» التي يتزعمها حسين آيت أحمد الذي انشق عن نظام الرئيس السابق أحمد بن بلة قبل انشق عن نظام الرئيس السابق أحمد بن بلة قبل

في منتصف السبعينات، واثـر تخرجـه في جامعـة الجزائـر وحصولـه علـى الدكتــوراه في الامراض النفسية، وأداء الخدمـة الوطنيـة، اتخـذ سعدي مستشفى تيزي أوزو منطلقًـا لنشـاطه في سبيل القضية البربرية التي اكتسبت بقيادته طابع رد فعل حاد على تصاعد المد العربي-الاسلامي غـداة استقلال الجزائر. وما لبث هذا النشاط السري ان خرج إلى العلن في ٢٠ نيسان ١٩٨٠ عـبر أعمـال عنف وتخريب في مدينة تيزي أوزو وضواحيها (راجع بـاب «الـبربر في الجزائر»). وقـد اعتقــل الدكتور السعدي ورفاقه إثر هذه الحـوادث بتهمة التـآمر على أمـن الدولـة، وسـحن في البرواقيـة التـآمر على أمـن الدولـة، وسـحن في البرواقيـة (المدية)، ولحـق بـه هنـاك العـام ١٩٨٢ الشـيخان عباسي مدنى وعلى بلحاج.

في ١٩٨٥، أفرج عن الدكتور سعدي ورفاقه بعد مثولهم امام محكمة أمن الدولة في المدية. فحاول ان يعطي لنضاله بعدًا دوليًا من خلال المشاركة في تأسيس «الرابطة الجزائرية لحقوق الانسان» مع بعض المحامين ممن دافعوا عنه وعن الشيخ عباسي مدني ومن معه، وفي مقدمتهم الحاميان مُيور وعبد النور علي يحي. كما ساهم سعدي في تأسيس الفرع الجزائري لمنظمة العفو الدولية.

وغداة احداث تشرين الاول ١٩٨٨ كـان سعدي من الشخصيات الـــق شـجعتها اطـراف في

السلطة على تأسيس احزاب للمساهمة في التعددية السياسية والديمقراطية، وذلك في إطار البحث عن زعامات بديلة للزعيم التقليدي لمنطقة القبائل حسين آيت أحمد مؤسس «جبهة القوى الاشتراكية» وعضو حركة «الاشتراكية الدولية».

وهكذا أعلن الدكتور سعدي تأسيس «التجمع من اجل الثقافة والديمقراطيسة» في شباط ١٩٨٩. وكان التجمع ثاني حزب يحظى باعتماده حزبًا مشروعًا (سبقه «الحسزب الاجتماعي الديمقراطي»).

يتسم الدكتور سعدي بطموح مفرط، وطالما أثارت تصريحاته حدلاً، ومنها تصريحه العام ۱۹۹۰ بان حزبه «قادر على استقطاب ثلثسي الناخبين الجزائريين» (أي أكسثر من ٨ ملايسين صوت)، غير ان الانتخابات المحلية في ١٢ حزيـران ١٩٩٠ كشفت انه لا يحظى بتأييد كاسح إلا في منطقة القبائل، إذ لم يحصل حزبه يومئذ على أكــشر من ١٠٠ ألف صوت، ٩٠٪ من منطقة القبائل (تيزي أوزو وبجاية). ويبدو ان ذلك نفسه لم يتأت لولا قرار «جبهة القوى الاشتراكية» مقاطعة تلك الانتخابات، خصوصًا انها اقوى حزب في المنطقة. هذه الحقيقة أكدتها الانتخابات التشريعية (١٩٩١) وسقط فيها سعدي شخصيًّا في دائرة تيزي أوزو أمام مرشح مغمور ينتمي إلى حزب آيت أحمد (من «الوسط»، العدد ١٩٦، تاريخ ٣٠ تشــرين الاول ١٩٩٥، ص ٢٧). وكــان سعدي احد المرشحين الثلاثة لرئاسة الجمهورية (تشرين الثاني ١٩٩٥) الذين فشلوا امام الرئيس اليمين زروال.

\* سيد أحمد غرائي (١٩٣٦): سياسي ورحل دولة جزائري. حائز على شهادة في الفلسفة من دمشق، وشهادة في الهندسة من باريس. كان عمره ٢٩ عامًا عندما استقال من اول منصب وزاري عيّنه فيه بن بلّة غداة انقلاب هـواري



سيّد أحمد غزائي.

بومديس في ١٩ حزيران ١٩٦٥، وتسرك البسلاد. وارسل بومدين وراءه ليعيده إلى البلاد ويعينه رئيسًا لشركة النفط الوطنية «سوناطراك»، ثم احتل اول منصب وزاري في عهد بومدين في ١٩٧٧. وجماء الشاذلي وابعده عمن منصبه همو و «والده الروحي» عبد السلام بلعيد، كما اخرجه من اللجنة المركزية بجبهة التحرير، لا بل تعرض لتشويه سمعته وللملاحقة من قبل ديوان المحاسبة. في ١٩٨٤، عاد الشاذلي وحاول التعويض عما اصاب سيد أحمد غزالي من ضرر، فعينه سفيرًا في بروكسيل، ثم وزيرًا للخارجية حلفًا لبوعلام بلسايح في حكومة مولود حمروش، كما سبق وفرضه وزيرًا للمالية في الحكومة السابقة برئاسة قاصدي مربــاح. وفي الحــالتين كــان غــزالي يمــارس صلاحياته بـارادة الرئيس، ورغـــم ارادة رئيســي الوزراء، مرباح وبعده حمروش، اللذين كانا لا يبديان ارتياحًا كبيرًا له.

عين رئيسًا للوزراء حلفًا لحمروش، وباشر عد جسور الحوار مع جبهة الانقاذ الاسلامية،

واستحاب لبعض مطالبها مثل اعادة العمال الذين طردوا من وظائفهم إبان الاضراب المفتوح. رخص لحوالي ٤٠ حزبًا. وفي تمسوز ١٩٩١، انعقــدت الندوة الاولى للحوار الذي دعا إليها غزالي؛ وفي إطارها فاحأ الجميع بتأييده لمطلب اعادة املاك جبهـة التحريـر إلى الدولـة، وعـارض القـانون الانتخابي... علمًا انه كان ما يزال عضوًا في جبهة التحرير، إذ إنه لم ينسحب منها رسميًا إلا في تموز ١٩٩٢. وواصل غزالي حملته الاصلاحية باصدار قرار حكومي بتجريد جبهة التحرير مسن ممتلكاتها ووسائل اعلامها. وأعد مع الرئيس محمد بوضياف قرارًا يعلن «وفاة» حبهة التحرير قبل بلوغها الاربعين من العمر، وذلك بمناسبة عيد الاستقلال ف ٥ تموز ١٩٩٢. لكن اغتيال بوضياف قبل ذلك الموعد باسبوع واحد فقط، أجّل أو ربما ألغي مثــل هذا القرار. وكان قد بدأ بشن حملة شعواء على الجبهة عشية الانتخابات التشمريعية في ٢٦ كانون الاول ١٩٩١.

\* سی محمد (۱۹۲۱–۱۹۹۱): من قادة الثورة الجزائرية البارزين. إسمه الحقيقي بونعامة الجيلالي. عمل في سن مبكرة لمساعدة عائلته الفقيرة. في ١٩٥١، نظم إضرابًا عامًا لعمال منجم بوقائد دام اربعة أشهر، ونظم حلال الاضراب المساعدات المالية لعائلات العمال المضربين. مع اعلان الثورة، اعتقلته السلطات ولم تفرج عنه إلا في تشرين الثاني ١٩٥٥، فالتحق بجيش التحرير، وعينه مؤتمر الصومام قائدًا للمنطقة الثالثة في الولاية الرابعة، ثم قائدًا لهذه الولاية. نحسح في تنظيم مظاهرات شعبية (١٩٦٠) في مدن وقسرى الولاية دعمًا للثورة. اهتم باصدار منشورات تثقيفية واعلامية، وكانت قمة عمله إنشاء محطة إذاعة سرية استمرت في البث إلى ان اكتشفت السلطات الفرنسية مكانها فداهمتها، ولاقى سى محمد مصرعه أثناءها.



الشاذلي بن جديد.

\* الشافي بن جديسة (١٩٢٩): عسكري وسياسي وثالث رئيس للحمهورية الجزائرية. ولد في قرية صغيرة بالقرب من مدينة عنابة شرقي الجزائر في عائلة فلاحين متواضعة الحال. انخرط في الجيش الفرنسي وبقي فيه حتى ١٩٥٥. وفي مطلع ١٩٥٥، انضم إلى جبهة التحرير، فتميز بشجاعته وتمرسه بحرب العصابات. قائد الكتيبة ١٣ (في ١٩٥٠) في منطقة قسنطينة، ثم استدعي للعمل في قيادة أركان المنطقة الشمالية على الحدود المغربية التي كان يديرها العقيد هواري بومدين. وقد بقي بن حديد إلى جانسه حتى حصول الجزائر على استقلالها (١٩٦٢). وعندما انفجر الخلاف بين بن بلة وبومدين من جهة، وبين

الحكومة المؤقتة برئاسة يوسف بن حدة من جهة ثانية، وقف الشاذلي بن جديد بصلابة إلى حانب الطرف الاول الذي كان يمثل آنذاك الشرعية الثورية. عينته القيادة الجديدة حاكمًا عسكريًا لولاية قسنطينة (١٩٦٣)، ثم عين حاكمًا عسكريًا لولاية وهران (١٩٦٤). وفي ١٩٦٥، عندما وقع الحلاف بين بن بلّة وبومدين الذي قاد انقلابًا استولى على الحكم، آيد بن حديد الحركة الانقلابية، فعين عضوًا في مجلس الثورة الذي كان الملاة.

ظل الشاذلي بن حديد طيلة فترة حكم بومدين حاكمًا عسكريًا لمنطقة وهران. وفي بومدين حاكمًا عسكريًا لمنطقة وهران. وفي بومدين بالمرض عينه مجلس الثورة (كانون الأول بومدين بالمرض عينه مجلس الثورة (كانون الأول أي المسؤول الأول عن القوات المسلحة في الجزائر، وهي مسؤولية كان الرئيس بومدين شديد الحرص على حصرها بين يديه. ثم عين، قبيل وفاة بومدين وزيرًا للدفاع. وبعد وفاة بومدين رشحته حبهة التحرير لمنصب رئاسة الجمهورية وفاز به في ٧ ولنبذة التاريخية).

\* شريف بلقاسم (١٩٣٣ -): سياسي جزائري وعضو المجلس الوطني للثورة الجزائرية. ولد في بيت ملال في المغرب، وأثم دراسته الثانوية هناك، ثم انتسب إلى كلية الحقوق في جامعة الرباط، وانضم إلى الاتحاد العام للطلاب المسلمين الجزائريين.

انضم إلى الثورة، وأصبح قائد منطقة تلمسان، ثم التحق بقيادة الاركان تحت إمرة بومدين. أيد، بعد الاستقلال، قيادة الجيش في صراعها مع الحكومة المؤتتة. انتخب في ١٩٦٢ نائبًا عن تلمسان، وعين في ١٩٦٣ وزيرًا للارشاد القومي، واصبح في ١٩٦٤ عضوًا في اللجنة

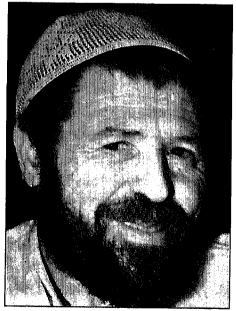
المركزية لجبهة التحرير. رافق بومدين في زيارته لموسكو (١٩٦٥). عين بعد ١٩ حزيران (حركة بومدين الانقلابية) في المجلس الوطني للشورة وفي سكرتاريا اللجنة التنفيذية لجبهة التحرير، وقد شغل مدة قصيرة منصب الامين العام للجبهة دون صدور قرار رسمي بذلك. عين في ما بعد وزير دولة. ثم أبعد في ١٩٧٥.

\* عباسي مدني، الشيخ (۱۹۳۱ -): زعيم سياسي ورجل دين جزائري، مؤسس جبهة الانقاذ الاسلامية، اقوى الاحزاب الجزائرية (قياسًا على انتخابات حزيران ۱۹۹۰).

ولد الشيخ عباسي مدني في سيدي حقية في ولاية بسكرة (الجنوب الشرقي للجزائر) في أسرة متواضعة. وقد اضطر إلى العمل مبكرًا بعد ان تعلم مبادىء القراءة والكتابة وحفظ شيعًا من القرآن في كتاب القرية.

في بداية حياته العملية اشتغل مساعد خياط في بسكرة حيث بـدا يحتـك بــ«حـزب الشـعب الجزائري» وافكاره التحرريـة الاستقلالية، ثـم مـا





لبث ان انخرط في صفوفه. وفي اواخر الاربعينات هاجر إلى العاصمة الجزائرية طلبًا للعيش هناك، وهناك تمّ احتياره عضوًا في «المنظمة الخاصة» الجناح العسكري لحزب الشعب الجزائري التي كلفت الاعداد للثورة المسلحة مسن احسل الاستقلال.

بهذه الصفة، كان في طليعة ثوار الاول من تشرين الشاني ١٩٥٤ ضمن الفوج الذي كلف وضع متفحرات في الاذاعة المحلية، لكن في اليوم الرابع من الشهر نفسه (تشرين الثاني ١٩٥٤) وقع في قبضة الامن الفرنسي، وبقي سحينًا طوال شورة التحرير و لم يفرج عنه إلا بعد وقف اطلاق النار في ١٩٦٦ غداة توقيع اتفاقيات إيفيان بين جبهة التحرير الوطني والسلطات الفرنسية.

رفاقه بالسجن، منهم المحامي والوزير عمار بن التومي، يقولون عنه انه رجل ورع متديّن؛ ويبدو انه كان مجتهدًا ايضًا إذ خرج من السجن بمؤهلات جعلته ينضم إلى اسرة التربية والتعليم منذ فحر الاستقلال. ويقول عنه تلامذته في معهد بوزريعة لتأهيل المعلمين انه معلم طيب مندفع في دفاعه عن قضية التعريب، عميق الايمان بانتماء الجزائر إلى بحال الثقافة العربية الاسلامية. ولم يمنعه التدريس في هذا المعهد من الالتحاق بالجامعة لمواصلة دراسته في معهد الفلسفة، حيث حصل على إحازة في علم النفس التربوي.

في ١٩٦٧، حرت اولى انتخابات المحالس البلدية منذ انقلاب ١٩ حزيران ١٩٦٥، فاقتحم عباسي مدني غمارها على مستوى بلدية القبة، وكان من اوائل الفائزين. وكان يطمح في ضوء سوابقه النضالية وكفاءته إلى ان يفوز برئاسة البلدية، لكن هذه المهمة أسندت إلى غيره فسكت على مضض. وبعد سنتين حرت اولى انتخابات المحالس الولائية (الولايات) فترك عباسي مدني (في حبهة التحرير) مقعده في المحلس البلدي مفضلاً خوض تجربة المحلس الولائي للعاصمة، وفاز هنا خوض تربة المحلس الولائي للعاصمة، وفاز هنا

ايضًا لكنه حماب، مرة جديدة، في الفوز برئاسة المجلس.

في ١٩٧١، كان الاستاذ عباسي، عضو الجحلس الولائمي، في طليعة المتظاهرين من احسل التعريب بعد ان اعلن الرئيس بومدين هذه السنة (١٩٧١) سنة حسم في هذه القضية الشاتكة. وبعد أكثر من سنتين شكلت على مستوى الجهـاز المركزي للحرب الواحد (جبهة التحرير) الذي كان يشرف عليه آنذاك بالنيابة محمد الشريف مساعدية لجنة باسم «لجنة الثقافة والفكر» اسندت رئاستها إلى الدكتور عبــد الله الركيـبي، انضــم عباسي إلى هذه الهيئة وأحذ يواظلب على حضور نشاطاتها. ولعل هذه المشاركة هي التي ساعدته في الحصول على منحة إلى بريطانيا لتحضير رسالة دكتوراه في علم النفس المتربوي. ومكث في بريطانيا اربع سنوات حدث، خلالها، التحول من «الوطنية الثورية» (مذهب الحركة الاستقلالية الجزائرية) إلى «الاسلاموية الثورية» في فكر عباسي مدني. فعاد من بريطانيا، اواحر ١٩٧٨، داعية اسلاميًا لا يشق لـ غبار. فكانت التحربـة الاشتراكية في الجزائر موضع تهجم دائم من قبله، لا سيما «اسواق الفلاح» التي كانت ترمز إليها في تلك الفترة. وعندما بدأت ساحة الدعوة الخارجيسة تضيق امامه انسحب إلى داحل المساحد حيث التقيي بدعاة رواد مثل الشيخ سيحنون والشيخ سلطاني والشيخ مصباح وآحرين دونه سنًا من امثال الشيخ على بلحاج.

في ١٩٨٢، بدأت المساحد تتحرك بهذه الدعوة، فحاول اصحابها الخروج بها إلى الشارع؛ لكن نظام الرئيس الشاذلي بن حديد كان لهم بالمرصاد فاعتقلوا وحوكموا بمحكمة أمن الدولة في المدية، ثم سحنوا في البرواقية طيلة ٣ سنوات. والتقوا هناك ببعض رواد الحركة البربرية وفي مقدمتهم سعيد سعدي.

بعد الافسراج عنه في ١٩٨٥، استأنف

الشيخ عباسي مدني نشاطه الدعوي في المساجد خاصة، إلى ان حاءت احداث تشرين الاول ١٩٨٨ فكانت فرصة الخروج إلى الشارع لكن هذه المرة بطلب من مصالح الأمن على أساس المساعدة في «اطفاء» غضب الشباب.

في مطلع ١٩٨٩، اوعزت مصالح الأمن بالحاح إلى الشيخ عباسي مدني ورفاقه بتكوين جمعية سياسية، بعد ان كان الطموح في البداية لا يتعدى الترخيص لهم بتكوين جمعية ذات طابع ثقافي وحيري وليس أكثر من ذلك. وهذا الالحاح من مصالح الأمن هو الذي يفسر كيف تم اعتماد حبهة الانقاذ الاسلامية، في ايلول ١٩٨٩، رغم ان روح دستور ٢٣ شباط وقانون تموز من السنة نفسها (١٩٨٩) والخاص بالاحزاب السياسية، يمنعان تأسيس احزاب على أساس من الدين أو الجهة أو الجنس.

كانت جبهة الانقاذ سادس حزب يحصل على الاعتماد (الرخصة)، وقبل ذلك عقد احتماع ضخم في مسجد ابن باديس في القبة تمّ خلاله تعيين اعضاء المجلس التنفيذي برئاسة الشيخ عباسي الذي عين كذلك، بعد فرة من الفوضى في التصريحات، ناطقًا رسميًا باسم جبهة الانقاذ.

خلال فترة رئاسة الشيخ عباسي مدني لجبهة الانقاذ الاسلامية عرفت الحركة نشوة الانتصار في اعقاب انتخابات حزيران ١٩٩٠ المحلية التي حققت فيها الانقاذ فوزًا ساحقًا على خصومها وفي مقدمتهم «حزب السلطة»، حبهة التحرير الوطني. لكن بعد تمام السنة عرفت مرارة الهزيمة والقمع في اعقاب تحركات ايار-حزيران اله ١٩٩١ والتي كانت اختتمت بالقاء القبض على قادة الانقاذ وفي مقدمتهم مدني وبلحاج في ٣٠ حزيران ١٩٩١.

حوكم الشيخ عباسي في البليدة في تموز ١٩٩٢، وصدر في حقه حكم بالسحن لمدة ١٢ سنة. وخلال فترة السحن التزم «الصمت المطبـق»

ولم يكن الرأي العام يسمع عنه شيئًا سوى شذرات بين الفينة والأخرى، تتحدث عن مرضه ونقله إلى المستشفى. وفي ٢٣ آب ١٩٩٤، خرج عن صمته برسالة مطولة تشكل ورقة عمل لمفاوضات واسعة مع السلطة والاحزاب الهامة، ارادها حوابًا على خطاب زروال في ٢٠ من الشهر نفسه (آب ٤٩٩١) بمناسبة «يـوم الجاهد» وبفضل هذه الرسالة فتحت ابواب الاقامة الجبرية والخلقت ابواب سحن البليدة العسكري (مـن والوسط»، العـدد ١٣٨، تـاريخ ١٩ ايلـول «الوسط»، العـدد ١٣٨، تـاريخ ١٩ ايلـول

وسارت الامور لمصلحة السلطة حتى ان الرئيس اليمين زروال ردّد، في استقباله لممثلين عن الاحزاب (تموز ١٩٩٦) في إطار الحوار الهادف إلى التحضير له المؤتمر الوطيي» وتحديد موعد الانتحابات التشريعية، ان «ملف جبهة الانقاد الاسلامية أقفل»، وانه يرفض دعوة هذا الحزب المخطور إلى المشاركة في الحوار السياسي (راجع النبذة التاريخية، وباب «الاسلام الجزائري»).

\*عبان رمضان (١٩٢٠) الحد عبان رمضان (١٩٢٠) الحد قادة ثورة التحرير الجزائرية. ولد في عزوزة. انضم إلى حزب الشعب الجزائري في ١٩٤٥. تفرغ اثناء الحرب العالمية الثانية للعمل السياسي، وعين مسؤولاً عن منطقة سطيف. اعتقل في ١٩٥١ في عنابة، واتهم بالاشتراك في المنظمة السرية التابعة لحزب الشعب، فحكم عليه بالسحن لمدة ست سنوات، وافرج عنه في ١٩٥٠، فعاد إلى صفوف حبهة التحرير الوطني. أصبح مسؤولاً عن منطقة الجزائر العاصمة. أهم واضعي برنامج مؤتمر الصومام (راجع «النبلة التاريخية» و «معالم تاريخية»). عضو مجلس الثورة في ١٩٥١-١٩٥٧) تاريخية التنسيق والتنفيذ.

تربى جيل كامل من الجزائريين على الرواية الوسمية التي اعتبرت عبان رمضان بطلاً مـن ابطـال ملحمة التحرير الوطني، تولى قيادة جبهة التحرير في بداياتها فأخرجها من الفوضى إلى الانتظام واعطاها ملامحها السياسية وكان منظم أحد مؤتمراتها التاريخية (مؤتمر الصومام)، وكان بمثابة نقطة التحول في حرب التحرير. وكانت هذه الرواية الرسمية تقول على الدوام بأنه استشهد في الرواية الرسمية تقول على الدوام بأنه استشهد في

في أجواء التعددية والليبرالية السياسية (بدءًا من ١٩٨٨) والنقد المتنامي لجبهة التحرير (الحمزب الحاكم) والضعف الذي باتت عليه، بدأت تخرج كتابات سياسية تناقض الكتابات «الرسمية» وتفضح بالادلة وتبيان الوقائع كثيرًا من المواضيع، من بينها ما يتعلق بعبان رمضان. أعادت الكتابات الجديدة تأكيد دوره النضالي، لكن قصة مقتله تختلف عما زُعم وروي تمامًا. ذلك انه لم يسقط في ساحة الحرب بل تمت تصفيته على ايدي بعض من رفاقه، ولأسباب ليست من النضال في شيء. فقد استدرج رمضان إلى المغرب من قبل كريم بلقاسم وعبد الحفيظ بوصوف، وكلاهما آنذاك من أقــوى المسيطرين علسي مقدرات الشورة الجزائرية في الخارج، وقتلاه حنقًا. وكان بلقاسم نفســه تحــدث عن هذه الواقعة في مذكراته التي نشرها بعد ذلك زاعمًا ان بوصوف هو الذي تولى حنق عبسان رمضان بيديه. وقبل نشره لمذكراته هذه كان بلقاسم قد تحول إلى المعارضة.

فما كان يعيبه حصوم عبان رمضان عليه ان الرحل كان على درحة كبيرة من القوة السياسية بحيث أصبح منافسًا خطيرًا، وانه كان من دعاة «غلبة الداخل على الخارج». فهو اعتبر ان ارجحية القرار السياسي يجب ان تبقى بيد قادة الثورة في الداخل الذين يجابهون قوات الاحتلال ويعيشون بين الناس، وهو تمكن من إقرار هذا المبدأ مستشعرًا خطورة ان يتكون جهاز عسكري خارجي، لاجىء في تونس أو المغرب، تتعاظم بين يديه القوة العسكرية والمالية والاعلامية، فيما يعيش يديه القوة العسكرية والمالية والاعلامية، فيما يعيش

بعيدًا عن ساحة المواجهة بانتظار ان تحين ساعة الاستقلال. فكانت حادثة اغتياله ابسرز عمل انقلابي قامت بها ما عُرفت في ما بعد «مجموعة وحدة» في باب معالم تاريخية).

\* عبد الحميد بن باديس (١٩٨٧ مفكر ومصلح ورجل دين وسياسي جزائري، ارتبط إسمه بالنضال من احل تثبيت هوية الجزائر الاسلامية والعربية في وحمه الاستعمار الفرنسي. يرجع نسبه إلى المعز بن باديس الصنهاجي مؤسس الدولة الصنهاجية في القيروان. ولد في قسنطينة، ودرس في الزيتونة في تونس. في الجزائريين الذيب هاجروا هربًا من سلطات الجزائريين الذيب عرض عليه بعضهم الاقامة في الاحتلال الفرنسي، وعرض عليه بعضهم الاقامة في المدينة المنورة، ولكنه رفض قائلاً: «نحن لا نهاجر، غن حراس الاسلام والعربية والقومية في ارض الوطن».

في الجزائسر، مسارس الوعسط والتدريسس، ووضع نواة للتعليم الديني والعربي، محددًا مهمته في «اعادة الجزائس إلى الاسلام والعروبة والقومية». كان طريقه يعتمد على صنع الرحال أكثر من تأليف الكتب، فأمضى نحوًا من ١٨ عامًا في هذا الطريق حتى أقام «جمعية العلماء الجزائريين» في الطريق حتى أقام «جمعية العلماء الجزائريين» في الكريق حتى المورة الجزائر.

أصدر ابن باديس العديد من الجالات والصحف، منها: «المنتقد»، «الشهاب»، «الشريعة»، «الصراط»... وكانت صحفه وبحلاته تتعرض للمصادرة والالغاء من سلطات الاحتلال.

\* عبد السلام بلعید (۱۹۲۰): سیاسی ورجل دولة جزائري. وزیر الصناعة والطاقة في

الجزائر منذ ١٩٦٥ ولنحـو ١٥ سنة على التوالي ومن أبرز مخططي السياسة الاقتصادية الجزائرية.

ولد في دهمشة في ولاية سطيف من عائلة كبار ملاك متحدرة من منطقة القبائل الكبرى. شارك في انتفاضة قسنطينة (٩٤٥)، فاعتقل وسمحن لمدة ٤ سنوات. شمله العفو، فانتسب إلى كلية الطب في الجزائر ثم في غرونوبل (فرنسا). وقد نشط أثناء دراسته في تنظيم الحركة الطلابية فأسس «الاتحاد العام للطلاب المسلمين الجزائريين» الذي قام بدور بارز في مناهضة السلطات الفرنسية.

انضم إلى جبهة التحرير، وأصبح وزير الشؤون الاجتماعية في الحكومة الثورية المؤقتسة آنذاك، ثم مستشارًا سياسيًا ليوسف بن حدة عندما حلّ هذا الأحير محل فرحات عباس في منصب رئاسة الحكومة المؤقتة. وعلى أثر اتفاقيات إليه مهمة تسيير الشؤون الاقتصادية للحكومة الانتقالية.

\* عبد العزيز بوتفليقة (١٩٣٧ - ): سياسي جزائري. وزير الخارجية منذ ١٩٦٣ حتى ١٩٧٩، وعضو بحلس الثورة. ولد في تلمسان. دخل الحياة السياسية وهو على مقاعد الدراسة الثانوية في المغرب من حلال اتصاله بحزب الاستقلال. عضو الاتحاد العام للطلاب المسلمين الجزائريين. ترك دراسته الجامعية والتحق بجبهة التحرير. قام بعدة مهمات في الداحل، وبشكل حاص في الولاية الخامسة. أيد الجيش (بن بلة وبومدين) في صراعه ضد الحكومة المؤقتة. نائب عن تلمسان ووزير الشباب والرياضة في اول حكومة للجزائر المستقلة (١٩٦٢). في ١٩٦٣، وبعد مقتل محمد خميستي احتير بوتفليقة ليحل محلمه في وزارة الخارجية وكان عمره آنداك ٢٦ عامًا. وقف في ١٩٦٥ ضد بن بلَّة الذي قرَّر ابعـاده، مـا عجّل في حركة ١٩ حزيران ١٩٦٥ التي اطاحت بن بلَّة. وقد ثبته نظام بومدين الجديد وزيرًا

للحارجية، وظل في هذا المنصب حتى وفاة بومدين (١٩٧٩). عمل بنشاط في المحالس والمؤتمرات الدولية، وانتخب في ١٩٧٤ رئيسًا للجمعية العامة للامم المتحدة، وقد كان بذلك من المساهمين في ظهور ياسر عرفات، رئيس منظمة التحرير الفلسطينية، في الامم المتحدة. وبالاضافة إلى مناصبه السياسية، كان بوتفليقة عضوًا في المكتب السياسي لجبهة التحرير (١٩٦٤ - ١٩٨١)، وفي وعضوًا في مجلس الشورة (١٩٦٥ - ١٩٧٩). وفي قرارًا بتعليق عضويته في اللجنة.

\* عبد العزيز بوصـوف: راحـع «مجموعـة وحدة» في باب معالم تاريخية.

\* عبد الله فلالي مبارك ( -١٩٥٧): سياسي ثوري جزائري. عاش طفولته في قسنطينة، واشتغل عاملاً (دهّانا). انضم إلى حزب نجم شمـالي افريقيا، ثم اصبح عضوًا مؤسسًا لحزب الشعب الجزائري. اعتقل في ١٩٣٧، وسحن، وافسرج عنه في ١٩٤١. عضو في لجنة التنظيم ومسؤول العمسل السياسي في وهران. حكم عليه بالاعدام بعد انتفاضة سطيف (١٩٤٥). عضو في اللحنسة المركزية لحزب الشعب الجزائري السري. أصبح في ١٩٤٩ مسؤول فدرالية حركة انتصار الحريات الديمقراطية في فرنسا. أبعد عن عضوية اللجنسة المركزية. ظل إلى جانب مصالي الحاج في أحلك ساعاته، وأصبح مسؤولاً عن المحموعات المسلحة التابعة للحركة الوطنية الجزائرية المعادية لجبهة التحرير الوطني الجزائري. اغتيل في ١٩٥٧ على يد كوماندس تابع لجبهة التحرير.

\* عبد النور علي يحي: سياسي ونقابي وعام جزائري. من رواد حركة حقوق الانسان في الجزائر. بدأ نضاله في هــذا الجــال في منتصـف



عبد النور علي يحي.

الثمانينات عندما أسس الرابطة الجزائرية للدفاع عن حقوق الانسان في ١٩٨٦. وقد شعر بضرورة قيام الرابطة إثر تطوعه للدفاع عن مناضلي الحركة البربرية الذين احتجزوا لمشاركتهم في حسوادث نيسان («الربيع البربري») ١٩٨٠، وعن مناضلي الحركة الاسلامية الذين اعتقلوا إثر حوادث حريف ١٩٨٢. وزاد شعوره بالحاجة إلى تأسيس الرابطة بعدما وجمد نفسه معتقلاً في حزيران ١٩٨٦ في سحن البرواقية الشهير (في مدينة المدية) الذي تنقل إليه السلطات عادة الموقوفين بتهمة المساس بـ «أمن الدولة». وهناك تعرف يحي إلى شخصيات عدة في مقدمها على بلحاج وسعيد سعدي وغيرهما. ومنذ ذلك الوقب أضحى، إثر اطلاقه، المحامي اللذي يفضل الاسلاميون التعامل معه. وتأتى له غير مرة ان يزور الشيخين عباسي مدنى وبلحاج، لكنه منع من زيارتهما بعد عودته من روما اثر التوقيم على وثيقة «العقد الوطني». وكان يحي من قادة الحركة النقابية اثناء ثورة التحرير. وقد تولى منصب وزيـر الفلاحة من ١٩٦٦ إلى ١٩٦٩.

\* العربي بن مهيدي (١٩٢٣-١٩٥٧): من رجالات الثورة الجزائرية. ولد في عين مليلة في منطقة قسنطينة. عضو في حزب الشعب الجزائري

وفي «التنظيم السري» التابع له. اعتقل في ايار ١٩٤٥ وحكم عليه بالسحن عشر سنوات لعلاقته بالتنظيم السري. عضو مؤسس في اللجنة الثورية من اجل الوحدة والعمل. انتخبه مؤتمر الصومام عضوًا في لجنة التنسيق والتنفيذ. عارض أحمد بن بلّة بشأن خلافه مع كريم بلقاسم وعبان رمضان. أشرف اثناء معركة الجزائر على نشاط المجموعات المسلحة. اعتقل في ٢٣ شباط ١٩٥٧، ومات تحت التعذيب دون ان يعطي اية معلومات عن تنظيمات وخلايا جبهة التحرير الوطني.

\*على بلحاج، الشيخ (٩٥٥): سياسي ورحل دين اسلامي. يعد الرحل الثاني (بعد عباسي مدني) في جبهة الانقاذ الاسلامية. ولد في ولايسة الوادي الواقعة عند تقاطع حدود الجزائر الشرقية مع حدود كل من تونس وليبيا. وبسبب الاضطرابات الدامية التي عرفتها المنطقة (وكانت ثورة التحرير في سنتها الثانية) التي تعتبر نقطة عبور حيوية للرحال والسلاح، هاجرت أسرة بلحاج إلى تونس حيث توفي والده.

غداة الاستقلال (١٩٦٢)، عاد مع والدت ليستقر في حي البدر (بلدية القبة) وواصل دراسته إلى ان اصبح معلمًا في التعليم المتوسط في إحدى



الشيخ علي بلحاج.

تكميليات حي بن عمر في البلدية نفسها. تردد، باكرًا، على مساجد القبة إلى ان استقر في مسجد ابن باديس الذي شهد في منتصف السبعينات معركة شرسة بين الشيخ علي مرحوم الامام المعين من وزارة الشوون الدينية والشيخ عبد اللطيف سلطاني من الخارجين على بومدين والثائرين على «اشتراكيته» بصفة خاصة. وانتهت المعركة بفضل شباب مثل علي بلحاج الصالح الشيخ سلطاني الذي كان وضع كتابين: الاول بعنوان سلطاني الذي كان وضع كتابين: الاول بعنوان الاستراكية»، والثاني «سهام التحرير التي وجهها لضرب ايديولوجية ثورة التحرير التي كان اعتماد الحزب الواحد عليها كماملاً. ومن اطروحات الكتاب اسقاط صفة «الشهيد» عن مقاتلي جبهة التحرير.

استفاد الشاب علي بلحاج من هذه الفترة

لإثراء معلوماته الفقهية والشرعية، وللتدرب على الخطابة وإلقاء الدروس والمواعظ بصفة حاصة. ونظرًا لما يتمتع به من فصاحة وطلاقة في اللسان وسهولة في الكلام أصبح حطيبًا يهز بخطبه آلاف الشباب. ويعتبر الشيخ بلحاج، وصديقه السابق الهاشمي سحنوني (شيخ ضرير) من رواد تيار السلفية» الذي أصبح حركة منظمة ذات حضور بارز في حبهة الانقاذ. ويعتمد الشيخ عباسي مدني اعتمادًا أساسيًا على «السلفية»، وهذا ما يفسر إلى حد ما تأثير علي بلحاج عليه. وفي ١٩٨٢، ساهم بلحاج في إخراج الحركة إلى الشارع.

في تشرين الاول ١٩٨٨، قاد علي بلحاج مسيرة من ساحة الشهداء باتجاه المديرية العامة للأمن في باب الوادي، وعند الاقتراب من المقر قامت «عناصر مدسوسة في صفوف المتظاهرين باطلاق النار على جندي كان يراقب الوضع من على دبابة. فرد هذا الجندي عشوائيًا باتجاه المسيرة متسببًا في سقوط العديد من القتلى والجرحي» (من «الوسط»، العدد ١٣٨، تاريخ ١٩ ايلول تنصيب الشيخ عباسي مدني على رأس حبهة تنصيب الشيخ عباسي مدني على رأس حبهة الانقاذ الاسلامية.

من مقولات بلحاج الشهيرة: «هدفنا إرساء الدولة الاسلامية التي تدوس على قانون البشر». يرفض ان يستمع لموسيقى، أو ان يشاهد التلفزيون. دعا إلى تسليح الشعب بعد الاضراب الشهير (حزيران ١٩٩١). حكم عليه بـ١٢ سنة سحنًا، وانتقل إلى الاقامة الجبرية (١٩٩٤) مع عباسي مدني. في ١٤ آب ١٩٩٦، حذرت جبهة الانقاذ من ان حياة الشيخ علي بلحاج في «خطر» وانه موجود في سحن في الصحراء الجزائرية. وهذه بلحاج منذ حزيران ٥٩٩١، عندما نقلته السلطات بلحاج منذ حزيران ٥٩٩١، عندما نقلته السلطات إلى مكان سري بعد فشل الحوار بين قيادة الجبهة والرئيس اليمين زروال، ومنعت الزيارات عنه سواء والرئيس اليمين زروال، ومنعت الزيارات عنه سواء

من عائلته أو محاميه.

\* فرحات عباس (١٨٩٩-١٩٥٥): سياسي ورجل دولة جزائري. رئيس الحكومة المؤقتة أثناء حرب التحرير بعد ان كان في السابق من انصار الاندماج مع فرنسا.

ولد في طاهر في منطقة قسنطينة من عائلة بورجوازية. حصل على ثقافة فرنسية. انتخب في ١٩٢٦ رئيسًا لاتحاد الطلاب الجزائريين المسلمين، واصدر كتابًا بعنوان «الشاب الجزائري» ضم محموعة من كتاباته ومقالاته الصحفية التي كانت تدعو إلى مستقبل جزائري-فرنسي مشترك.

في ١٩٣٣، كان قد انهى دراسته الجامعية ونال إجازة في الصيدلية كما كان قد انهى حدمته العسكرية في الجيش الفرنسي، وانشأ صيدلية في سطيف، وانطلق في الوقت نفسه في ميدان العمل السياسي.

في الفترة نفسها، انشأ فرحات عباس بحلة اسبوعية اسمها «التفاهم» (L'entente)، وفيها نشر عام ١٩٣٦ مقالته الشهيرة التي نفى فيها وجود وطن جزائري. ودعم عباس بقوة مشروع «بلومفيولي» القاضي بمنح المواطنية الفرنسية لحوالي ٧٠ الحاربين وحملة الشهادات من احل تشجيع عملية الانصهار. إلا ان هذا المشروع رفض عام ١٩٣٧، ما حعل فرحات عباس يصباب بخيبة أمل كبيرة ويعمد إلى تأسيس «الاتحاد الشعبي الجزائري» عام ويعمد إلى تأسيس «الاتحاد الشعبي الجزائري» عام ١٩٣٨. ولكنه رغسم ذلسك بقسي مسن المنادين بالانصهار ومن المؤيدين للسياسة الفرنسية.

التحق بالجيش الفرنسي، فوقع في الأسر (١٩٤٠)، وسرعان ما افرج عنه وعاد إلى صيدليته في سطيف. وفي ١٩٤٢، أعلن تأييده الكامل للحلفاء، وأصدر في الوقت نفسه بيانًا من شمس نقاط عرف باسم «بيان الشعب الجزائري» طالب فيه بالغاء الاستعمار وبحق الشعوب في تقرير

مصيرها، وبوضع دستور يكفل الحريات والاصلاح واشراك الجزائريين في حكم بلدهم والافراج عن المعتقلين السياسيين، والمساواة التامة بسين المواطنين كافة.

وفي ٢٦ ايار ١٩٤٣ اضاف إلى بيانه بندًا حديدًا يطالب به بدهزائر حرة ومتحدة مع فرنسا حرة»، أي بمعنى آخر، بدأ فرحات عباس يميل إلى نوع من الفدرالية بتخليه عن افكار «الاندماجية» السابقة. وفي صيف ٤٩٤١، اخذ ينشر افكاره في سائر انحاء الجزائر من حلال مجلته الاسبوعية الجديدة «المساواة» (l'Egalité)؛ وقد اخدت شعبيته بالتزايد خاصة وان الشعب الجزائري كان يعني بالفدرالية الاستقلال التام. وهكذا، كسب تأييد المصاليين (جماعة مصالي الحاج) عبر «حزب الشعب الجزائري» الواسع النفوذ والتأثير.

وفي ٨ ايار ١٩٤٥، بدأت انتفاضة سطيف الدموية ضد المستعمرين الفرنسيين فقمعت باسلوب عنيف وتم حلّ «اصدقاء البيان والحرية» و «حزب الشعب الجزائري» واعتقل زعماؤهما بمن في ذلك فرحات عباس الذي استمر رهن الاعتقال حتى ٩ آذار ١٩٤٦ حين صدر عفو عام عن المتهمين بـاحداث سطيف. وقمد أنشأ حزبًا جديدًا كان في الحقيقة امتدادًا لحزبه السابق الذي حلته السلطات الفرنسية، أطلق عليه إسم «الاتحاد الديمقراطي للبيان الجزائري». وقد فاز حزبه هذا بأغلبية المقاعد في انتخابات حزيران ١٩٤٦ بالرغم من الضغوط التي تعرض لها. واستمر فرحات عباس، رغم كل ما جرى، في انتهاج الطريق السلمى: المطالبة بالاصلاح والمساواة عبر المفاوضات والتفاهم فقط. فعندما اندلعت الثورة الجزائرية في تشرين الثاني ١٩٥٤ كان أول من فوجيء بها. وبعمد فبرة عمامين تقريبًا من المتردد والتفكير، وبالتحديد في نيسان ١٩٥٦، أعلن فرحات عباس من القاهرة عن انضمامه إلى جبهة التحرير الوطني. وقد عجل انضمامه هذا في دفع

معظم المترددين والوسطيين والمعارضين للعنف إلى انتهاج نفس الطريق وبذلك تعاظم نفوذ الجبهة.

كانت مهمة فرحات عباس، حتى ايلول ١٩٥٨، الاشراف في سويسرا، على الاعسلام الخارجي لجبهة التحرير، وبصفته هذه تنقل كثيرًا بين معظم العواصم العربية والعالمية شارحًا القضية الجزائرية وطالبًا الدعم السياسي والمادي لها. وفي آب ١٩٥٧، قبل في عضوية «لجنسة التنسيق والمانية.

في ١٩ ايلول ١٩٥٨، تشكلت حكومة ثورية في المنفى عهد إليه برئاستها، واستمر في منصبه هذا حتى ٢٧ آب ١٩٦١ حيث أبعد ليحل محله يوسف بن حدة الامين العام السابق لحركة «انتصار الحريات الديمقراطية».

بعد الاستقلال عاد فرحات عباس إلى الجزائر معلنًا تأيده لبن بلّه في صراعه ضد معارضيه. وفي السنة نفسها أصبح رئيسًا لأول جمعية وطنية في الجزائر المستقلة. ولكن سرعان ما والعربية، فاستقال من رئاسة الجمعية الوطنية في ١٩ آب ١٩ ٦٣ متهمًا بن بلّة بالفاشية والتسلط. وبعد فترة قصيرة أي في نهاية ٣٦٦ وبداية ولم يضرح عنه إلا في عهد الرئيس الشاذلي بن حديد. وفي الإلا في عهد الرئيس الشاذلي بن حديد. وفي الثلاثين للثورة «ميدالية المقاومة» (من «موسوعة السياسة»، المؤسسة العربية للدراسات والنشر بيروت، ج ٤، ط ١، ١٩٩٠)، ص ٣٩٤ - ٤٩٤).

\* قاصدي موباح ( ١٩٩٣٠): سياسي حزائري، اول رئيس للوزراء بعد التعديل الدستوري في ١٩٨٥. ارتبط إسمه بالمحابرات العسكرية في أسوأ ايامها (رئيس شعبة المحابرات إبان عهد بومدين). وعلى الرغم من الجدارة التي اظهرها في المناصب الوزارية السابقة التي احتلها

وخصوصًا وزارتيي الزراعة (١٩٨٥) والصحة (۱۹۸۸) حیث عمل علمی تحسین اوضاع المزارعين ومستوى الخدمات الصحية. إلا أن وضعه على رأس اول وزارة ليبرالية وهو الذي تربى في حضن الاحهزة قبل ان يلعب فيها دورًا قياديًا لملدة ربع قرن، وهو الذي يعتبر من المؤتمنين علمي تركة بومدين، هذا الدور الجديد والمفاحيء اثبار الكثير من التكهنات، منها أن الرئيس الشاذلي اراد أن يرد له الجميل لأنه كان صاحب فكرة ترشيحه لرئاسة الجمهورية بعد رحيل بومدين؛ في حين اعتبر آخرون ان الشاذلي اراد ان يستعمله كمحرقة لكى يجتاز تلك الأشهر الصعبة التي تفصل بين جمهوريتين وبين نظمامين. فقساصدي مربساح العسكري القبائلي رجل المخابرات لم تؤهله مسيرته السياسية لكي يكون صاحب شعبية. إنه رجل ملفات وحدمات ويحترم الشرعية القائمة، عدا عن كونه على اطلاع كامل على خفايا الامور وعلى تشابك الاجهزة وتضارب المصالح داحل السلطة وخارجها. إضافة إلى ان ليس في شخصيته أي شيء يمكن ان يقربه من الشارع الاصولي. فهو خريج مدرسة سياسية مختلفة تماسًا في تربيتها وثقافتها ونظرتها إلى الامور.

ما كادت تمضي الأشهر الصعبة على رئاسته الحكومة حتى قرر الرئيس الشاذلي، في ٩ اللول ١٩٨٩، اعضاءه من منصبه، وعين مكانه مولود حمروش. ورفض مرباح في بادىء الامر الانصياع إلى اوامر الشاذلي، وقال إنه يحتكم إلى النواب الذين منحوه الثقة لكي يقرروا مصيره. لكنه بعد ايام عاد وقبل بالامر الواقع. ثم عاد وقال، قبل مقتله انه نادم على فعلته، وكان عليه ان يعتصم في مكتبه.

في ٢٢ آب ١٩٩٣، اغتيل قاصدي مرباح في سيارته، في الجزائر العاصمة. وقد ادانت جبهة الانقاذ الاسلامية عملية الاغتيال عبر ممثليها في الخارج، لكن «الجماعة الاسلامية المسلحة» تبنتها في بيان صادر عنها يندد بقادة «الانقاذ». وربطت جهات في الجزائر، وفي المنفى، عملية الاغتيال هذه بدوائر تنتمي إلى الهيئة الحاكمة بسبب صراعاتها الداخلية. وكان قاصدي مرباح رتب عملية الاتصال بقادة «الانقاذ» في المنفى بهدف الحث على مصالحة وطنية.

\* كريم بلقاسم (١٩٢٢ - ١٩٧٠): من زعماء الثورة الجزائرية. ولد في دوّار آيت يحسى موسىي. انضم إلى حزب الشعب الجزائـري بعــد ١٩٤٥ وأصبح عضوًا في المنظمة السرية. حمل السلاح منذ ١٩٤٧. صدر عليه حكمان بالاعدام في ١٩٤٧ و ١٩٥٠. أيَّد مصالي الحاج ضد اللجنة المركزية للحرزب في شباط ١٩٥٤، ثم قطع علاقاته به في ١٩٥٤، وأصبح من اعضاء قيادة جبهة التحريـر في الداخـل وقـائدًا لمنطقـة القبـائل. عضو لجنة التنسيق والتنفية. غادر الجزائر بعد معركة الجزائر (ايار ١٩٥٨)، واصبح رئيـس ادارة الحرب وناتب رتيس الحكومة ووزيسر القموات المسلحة في الحكومة الثورية المؤقتـة، ثـم وزيـر الخارجية (١٩٦٠)، فالداخلية (١٩٦١)، ورتيس وفـد جبهـة التحريـر إلى مفاوضـات إيفيـان. بعـــد ١٩٦٢، أصبح المعارض الرئيسي لبن بلة، فابتعد ابتداء من ١٩٦٣ عن الحياة السياسية. بعد تنحية بن بلَّة، عاد إلى الحياة العامة بعد حزيران ١٩٦٥ (حركمة بومديس الانقلابية)، لكنه أديس بتدبير مؤامرة لاطاحة الحكم وحكم عليه غيابيًا بالاعدام. اغتيل في فرانكفورت في اواحر ١٩٧٠. أعيد إليــه الاعتبار في ١٩٨٤، في عهد الرئيس الشاذلي بن جديد.

\* مالك بن نبي (١٩٠٥-١٩٧٣): مفكر إسلامي جزائري، انكب على دراسة المشكلات الراهنة للعالم الاسلامي وإمكانيات تطوره في المستقبل. ولد في قسنطينة ودرس الهندسة

متخصصًا في علم الالكترونيات.

إن العالم الاسلامي، الذي عرف اول قطيعة داخلية إبان معركة صفين في ٦٥٩، قد توقف عن التقدم، في نظر مالك بن نبي، منذ نهاية دولة الموحدين في ١٢٦٩. فمنذ ذلك التاريخ، كفّت روح الاسلام الخلاقة عسن إحياء المسلمين. ففقم المسلمون روح المسادرة وعاشموا علمي الذكريات والتغني بالماضي. كما اصبحوا فريسة سهلة للاستعمار. ولتن زادت اوروبا من حالة الفوضي التي آل إليها مصيرهم، فلقد أرغمتهم على البحث عن طريقة عيش تتناسب وشروط حياتهم الجديدة. وقد سلكوا في هذا السبيل طريقين: طريق الاصلاح وطريق الحداثة. لكن أيًا من هذين التيارين لم يذهب إلى مصدر وحيه بالذات، كيما يعطى النتائج المرجوة منه، فقد ظلت الفوضي هسي السائدة في صفوفهم. وتتحلى هـذه الفوضــي في حياة المسلمين اليومية في اشكال عدة، يذكر مالك ابن نبى من بينها: الخضوع لقانون الصدفة، انعدام المبادرة، التعلق بالشيء لا بالفكرة، النزوع إلى «القول» لا إلى «الفعل»، الشلل على الصعيدين الخلقي والفكري.

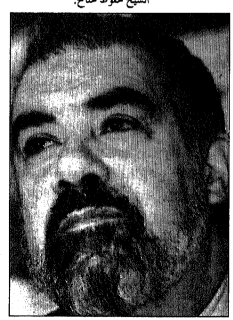
ولئن عجزت اوروبا عن ان تنير امام المسلمين طريق التجديد، نظراً إلى انها لم تعط العالم إلا «سديمها المميز» عندما جعلت من «مشعل الحضارة شعلة محرقة»، يتعين على المسلمين ان يهتدوا بانفسهم إلى هذا الطريق بدون ان يعزلوا انفسهم داخل عالم ينزع إلى التوحيد، وبدون ان ينفصلوا عن حضارة تمثل، رغم كل شيء، تجربة انسانية عظيمة. ويتعين عليهم، على العكس من ذلك، ان يحددوا علاقاتهم مع هذه الحضارة، وان يسعوا إلى تحقيق «اصلاح صوفي الحضارة، وان يسعوا إلى تحقيق «اصلاح صوفي الكامل، بروحه الحقيقية. ويقول مالك ان تخلفهم الراهن لا يسمح لهم بأن يؤدوا دورهم على النحو المنشود، لكن الاحساس بالقيمة الاعلاقية الذي

بقي حيًّا عندهم، والذي يجعلهم يقدمون الواجبات على الحقوق، قد يتيح لهم فرصة ايجاد الحلول لمشكلاتهم، بل المشكلات البشرية قاطبة. ومن هذا المنظور يكون للعالم الاسلامي الذي هو «قيد التحول»، «مستقبل».

من أهم مؤلفاته، وقد كتبت بالفرنسية: «الظاهرة القرآنية»، ٢٩٤١؛ «لبيك»، «دعوة الاسلام»، ٤٥٩١؛ «الآفاق المستقبلية الجزائرية»، ٢٩٤١؛ «مذكرات شاهد القررن»، ٢٩٥٥؛ «عمل المستشرقين»، «الاسلام والديمقراطية»، «موسوعة السياسة»، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بريروت، ١٩٩٠، ج ٥، ص ٢٨٢٠).

\* محفوظ نحناح، الشيخ (١٩٤٢ -): سياسي ورجل دين جزائري، رئيس حركة «حركة المحتمع الاسلامي» (حماس) الجزائرية ومن ابرز وجوه الدعوة الاسلامية في الجزائر منذ مطلع السبعينات. وتعد حركته امتدادًا للحركة الدولية

الشيخ محفوظ لحناح.



للاحوان المسلمين.

ولد في البليدة لأسرة حرفية، ودرس في مدرسة الارشاد التابعة لحزب الشعب الجزائري ممثل الحركة الاستقلالية في الجزائر. التحق بسلك التدريس اثر الاستقلال، وحرص في الوقت نفسه على مواصلة دراسته الجامعية، وتخسرج مطلع السبعينات في كليه الآداب في جامعة الجزائر. واشتغل بالدعوة في المساجد، وكانت مظهرًا من مظاهر المعارضة المقنعة لنظام الرئيس هواري بومدين، حصوصًا بعدما أكد النظام اتجاهه الاشتراكي في «الميشاق الوطني» الذي أصدره في الاشتراكي في «الميشاق الوطني» الذي أصدره في

وقبل طرح مشروع الميثاق للمناقشة العامة في ايار ١٩٧٦ اصدرت ٤ شخصيات وطنية بيانا في آذار ١٩٧٦ نددت فيه باتجاه بومدين إلى تكريس النهج الاشتراكي، وهذه الشخصيات: فرحات عباس، يوسف بن حدة، الشيخ محمد حير الدين وهو من اقطاب جمعية العلماء المسلمين الجزائريين، وحسين لحول من زعماء حزب الشعب الجزائري. وكان رد فعل بومدين على هذه الحركة عنيفًا، إذ سارع بفرض نظام الاقامة الجبرية على الاشخاص الاربعة، واصدر اوامر اعتقال اعضاء هذه الحركة، وكان ضمن المعتقلين الشيخ غناح الذي حكمت عليه محكمة امن الدولة بالسحن ١٥ عامًا.

غير انه أفرج عنه في بداية عهد الشاذلي بن حديد ليستأنف نشاطه السري في حقل الدعوة الاسلامية. وبعد معركة خريف ١٩٨٢ في الجامعة المركزية في العاصمة والاعتقالات التي تلتها قرر اسلاميون بينهم علي بلحاج والشيخ مصطفى بويعلي اشهار السلاح في وجه السلطة. وقد عرضوا قرارهم على الشيخ نحناح فرفض مبدأ اللحوء إلى العنف السياسي باسم الدعوة الاسلامية. ومنذ ذلك الحين يواجه نحناح اتهامًا بخذلان الحركة الاسلامية المسلحة.

وقد تجسد الاتجاه السلمي للشيخ نحناح اولاً في إنشاء جمعية الارشاد والاصلاح الخيرية (١٩٨٨)، واكتفى بها في البداية، بعد فشل محاولة إقامة جبهة اسلامية موحدة تجمع مختلف اتجاهات الدعوة الاسلامية. واسفر فشل تلك المحاولة عن اعلان الشيخين عباسي مدني وعلي بلحاج، قيام «الجبهة الاسلامية للانقاذ» (أو جبهة الانقاذ الاسلامية) في آذار ١٩٨٩.

اتجه نحناح بعد ذلسك إلى الجامعية والحركية الطلابية من حلال تشجيع حركة موالية باسم «الاتحاد العام الطلابي الحر» الذي ما لبث ان أصبح من أنشط التنظيمات الطلابية على المستوى الوطني. لكن امام جنوح جبهة الانقاذ إلى التطرف والتطاول على نحناح في معاقله التقليدية، مثل المدية والبليدة، اضطر إلى الاعلان عن تأسيس حركة حماس الجزائرية نهاية ١٩٩٠. وبعد نحسو سنة من انشائها شاركت حماس في الانتخابات التشريعية وحصلت على أكثر من ٣٠٠ ألف صوت دون ان تفوز بمقعد واحد. غير ان ذلك العدد من الاصوات مكّنها من احتلال المرتبة الرابعة بعد الجبهات الشلاث (الانقاذ، التحرير، القسوى الاشستراكية) متقدمة على حزب سعيد سعدي بفارق كبير. وعلاقة نحناح بجهاز الحكم جعلته يقبل المشاركة في انتخابات الرئاسة (١٩٩٥، التي فاز بها الرئيس اليمين زروال) نيابة عسن الاسلاميين (من «الوسط»، العدد ١٩٦، تاريخ ٣٠ تشــرين الاول ١٩٩٥، ص ٢٨).

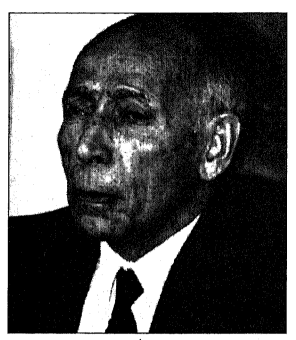
\* محمد البشير الابراهيمي (١٩٧١): مفكر: ومصلح وعلامة وسياسي مناضل حزائري. ولد في ولاية سطيف، وتتلمذ على يدي عمه مكي الابراهيمي، ثم تابع تحصيله في المشرق حيث اقام من ١٩١٦ إلى ١٩٢٠. أسس «جمعية العلماء الجزائريين» مع ابن باديس في ١٩٣١، وتعاون معه في خوض حركته الاصلاحية الكبرى.

ارغم على الاقامة الجبرية في ١٩٤٠ قبيل وفاة ابن باديس، واختاره زملاؤه ليخلف صديقه ابن باديس على رأس جمعية العلماء الجزائريين (راجع باب معالم تاريخية). ومع اطلاق سراحه، أسس معهد ابن باديس الذي وفر تعليمًا ثانويًا بالعربية لافواج من الطلبة، ونمّى أكثر فأكثر تيار وعي القومية الاصلية. عاد إلى المشرق، وأقام في مصر حتى حصول الجزائر على استقلالها. توفي في الجزائر العاصمة.

\* محمد بوضياف ( - ۱۹۹۲): من زعماء ثورة التحرير التاريخيين. بعد الاستقلال (۱۹۹۲) بأقل من عام واحد، اختار لنفسه الابتعاد عن «صراعات السلطة» وقصد المغرب حيث اقام ۲۸ سنة قبل ان يعود إلى الجزائر رئيسًا للدولة.

وابتعاده عن ساحة الصراع السلطوي لم يكن ابتعادًا عن العمل السياسي. ولعل افضل مرآة لفكره حلل رحلة المنفى الطويلة، ولعمله السياسي، كان الحزب الذي انشأه باسم «حزب الثورة الاشتراكية»، وجريدته، جريدة «الثوري» التي تحولت إلى نشرة تحمل عنوان «الجريدة» وظلت تصدر في باريس بشكل متقطع حلال النصف الثاني من الستينات وحتى منتصف السبعينات.

كان محمد بوضياف يتبنى التحليل الماركسي الماوي (نسبة إلى الزعيم الصيني ماو تسي تونغ) للمحتمع الجزائري، من زاوية الصراع الطبقي والرفض المطلق لكل فكر ديني. ففي العدد السادس من حريدة «الثوري» الصادر في كانون الاول ١٩٦٧، تحليل طبقي كامل للمحتمع الجزائري وهجوم عنيف على الثلاثي فرحات عباس، احمد بن بلّة وقائد أحمد لأنهم تجرأوا



محمد بو ضياف.

وأعلنوا ان الطبقات الاجتماعية غير موجودة في الجزائر. وفي عدد نيسان ١٩٧٦ من «الجريدة»، تأييد للنداء الذي أصدره في حيسه اربعة من رجالات الثمورة (فرحمات عبماس وبمن خمدة والاحوال وحير الدين) وانتقدوا فيمه بشدة حكم بومدين الفردي الاستبدادي ومغامرته الخطيرة في الصحراء الغربية (أي سياسية بومديس المعاديية للمغرب في شأن الصحراء). وفي اعداد لاحقة من الجريدة وبيانات لحزب الثورة الاشتراكي، نقد لاذع لممارسات النظام (جبهة التحرير الوطين)، وبرنامج عام نشر في ١٩٧٨ ويختصر بخمس نقــاط (تدل إلى أي مدى كان بوضياف واعيًا لخطورة الازمة الحزائرية ولطرق معالجتها): خلق تيار عام في البلاد لصون الحريات واصلاح الاقتصاد واحلال المساواة ومحاربة الفساد والبطالة، حل جبهة التحرير والمنظمات التابعة لها، اطلاق حرية تأسيس الاحزاب السياسية، انتخاب جمعية وطنية تأسيسية، وتشكيل لجنة للدفاع عن الحريات الديمقر اطية.

استمر بوضياف على مطالبه هذه بعدما وصل الشاذلي بن جديد إلى سدة الرئاسة مطلع ١٩٧٩ ووجه خطابه الاول إلى الامة يوم ١٥ آذار ١٩٧٩ ووجه خطابه الاول إلى الامة يوم ١٥ آذار بوضياف) بعد نحو عشرة ايام: «خطاب الشاذلي: لم يتغير شيء. إن هذه الرسالة إلى الامة اقرب إلى كونها نوعًا من التوبيخ والوعظ من كونها تريد من سياسية. ان الحجج الاحلاقية التي يسوقها تزيد من طابعها الأبوي». وفي العدد نفسه مقالة عن الجيش باعتباره القوة المنظمة الوحيدة في البلاد، ودراسة حول «الثورة الزراعية» في مرحلة النزاع الاحير بعد ثماني سنوات من التطبيق الغوغائي و ١٥ حملة من التطوع الذي قاد آلاف الشباب اليساري إلى من التطوع الذي قاد آلاف الشباب اليساري إلى

استمر بوضياف (وحزبه «حزب الشورة الاشتراكية») ناشطًا حتى نهاية عهد بومدين. واستمر نشاطه بشكل أضعف بعد مجيء بن حديد إلى السلطة. وعندما رأى ان الامور لم تتغير، كما يجب، عاد إلى معمل القرميد الذي كان يديره

قرب بلمدة القنيطرة المغربية، وظل يتابع الوضع الجزائري عن كتب يومًا بيوم عن طريق الصحافة والزوار الذين لم ينقطعوا عن دارته المتواضعة.

عندما حدث زلرال ٢٦ كانون الاول ١٩٩١ بعد الفوز الساحق لجبهة الانقاذ في الدورة الاولى من الانتخابات التشريعية، وبعد قرار الجيش بتعليق الدورة الثانية وإلغاء نتائج الدورة الاولى، وإقالة الشاذلي بن جديد، قفز إسم بوضياف إلى رأس أكثر من مسؤول حزائري. فقد كان منصب الرئاسة شاغرًا منذ اللحظة التي اتضح فيها ان رهان الشاذلي على الاسلاميين كان رهانًا فاشلاً.

في هذه الاجواء، عقدت الجمعية الوطنية آخر اجتماع لها في ٤ كـانون الشاني ١٩٩٢، وأعلن رئيسها، بلخادم، نهايـة الـدورة التشريعية. وفي اليوم التالي، وقُّـع الشـاذلي علـى مرسـوم حــل الجمعية الذي ظل سرًا حتى يوم استقالته. ذلك ان الجيش اراد ان يقطع الطريق على حلول بلخادم محله للفترة الانتقالية التي مدتها ٤٥ يومًا نظرًا للخط المفتوح بين بلخمادم وجبهمة الانقساذ الاسلامية. و لم يبق سوى الجحلس الدستوري لتـأمين انتقال السلطة؛ لكن رئيسه، بن حبيلس، رفض الامر لأن المادة التاسعة من الدستور لا تتحدث عن «استقالة» رئيس الجمهورية بل عن «وفاته» كشرط لانتقال السلطة الموقتة إلى المجلس. وهكذا، بعد ثلاثة ايام من هذا الجدل، أي في ٧ كانون الثاني ١٩٩٢، حرى اول اتصال هاتفي بين على هارون وبوضياف، وهما رفيقا نضال منذ ما قبل ثورة التحرير. وكان هارون مكلفًا إقناع بوضياف بقبول الحل، قبل ثلاثة ايام فقط من موعد استقالة الشاذلي التي برمجها الجيش يـوم ١١ كـانون الثـاني (١٩٩٢). ولم يستطع الرجل التاريخي ان يقاوم حتى نهاية هـذا العرض، حصوصًا عندما ضرب على هارون على الوتر الحساس: «أنت، محمد بوضياف، انت رأس مال سياسي، ملك الجزائر كلها، سواء أردت ذلك أم أبيت... أنت ملك

الجزائر». وتسلّم بوضياف مقاليد الامور رسميًا يوم ١٧ كانون الثناني ١٩٩٢ في أصعب ظرف مرّ على البلاد منذ استقلالها. وكان بالطبع هاجس الارهاب وتصاعد المد الاصولي همه الاول (من حورج الراسي، «الحياة»، العدد ١١١٧٩، تاريخ ٢٢ ايلول ١٩٩٣، ص ١٨).

بقي محمد بوضياف في السلطة رئيسًا للمجلس الاعلى للدولة ١٦٦ يومًا فقط. إذ أردت رصاصات الملازم مبارك بومعرافي، المكلف فرقة حراسة الرئيس، في بيت الفنون والثقافة لمدينة عنابة ظهر يوم ٢٩ حزيران ١٩٩٢.

«نحن البشر لدينا حياة قصيرة، غدًا نحن جميعًا ذاهبون للموت...»، كانت هذه من العبارات الأحيرة التي تلفظ بها بوضياف في حديثه. أما آحر كلمة فكانت «الاسلام».

حول ملابسات حادثة الاغتيال، كتب عبد الوهاب بدر حان مقالاً مطولاً («الحياة»، تيارات عدد ١٤، تاريخ ٣ تموزز ١٩٩٣) أنهاه بالفقرات التالية:

عندما عاد إلى الجزائر، بعد ٢٨ سنة نفي، عاد بوضياف وحده من دون سند آحسر غير شخصيته كأحد «الرجال التاريخيين». لم تكن لديه قاعدة شعبية أو سياسية، لم يكن لديمه حزب أو تنظيم، فهو كان قد حلّ حزبه. أكثر من ذلك، لم يكن له اصدقاء في الحكم. لذا راح يستدعي اصدقاءه القدامي الموجودين في الخارج. ويروي بعض العارفين ان اشخاصًا متورطين في اغتيال محمد حيضر، احد زعماء الثورة الجزائرية، ظهروا في جهاز حراسة بوضياف. وشكل ذلك إشارة أولى إلى عزم النافذين في الحكم على ضبط الرئيس «المستورد». لم يكن له مناصرون في جبهة التحرير، الحزب الحاكم سابقًا. لذا راح يفتح قنوات خاصة مع الناقمين على قيادة الحزب. ولم يكن له تيار في الجيش، أو على الأقل في قيادته، لذا راح يفتح ايضًا قنوات مع ضباط الصف

الثالث. وخلال اسابيع استطاع ان يبرهن على ان الذين جاءوا به ليكون رئيسًا صوريًا قد أخطأوا في حساباتهم، إذ كان مصممًا على ان يمارس مهمته كما تصورها. راح يتحدث على اساس انه جاء لينقذ الجزائر.

اهتم اولاً بما سمّاه اعادة صدقية الدولة. ولم يكن يرى سبيلاً آخر إلى ذلك إلا بالقضاء على الفساد والرشوة المتفشيين في دولة يهيمن عليها العسكر. صحيح انه تحدث بالعموميات إلا انه كان يعني ما يقول، أي كان ينوي التصدي لرموز الفساد. هؤلاء كانوا عمومًا في جهاز الحكم، وكانوا من العسكر. إذن، وجد هؤلاء مصالحهم معرضة للتهديد من جانب الرئيس. لذلك فإن احتمال الاغتيال سيرد عاجلاً أم آجلاً. فالفساد، هئا، ليس حالات خاصة ومعزولة، وإنما بات اشبه عموسة تضم مجموعات تتبادل الخدمات والمنافع. وقد درج الجزائريون على تسميتها «المافيات» للدلالة على تنظيمها وتداخل اطرافها. هذه «لمافيات» شبه الرسمية تحولت مع بوضياف إلى «المافيات» شبه الرسمية تحولت مع بوضياف إلى

ثم انه سعى إلى بناء قاعدة سياسية وشعبية موالية له. وبمقدار ما كان يدرك أهمية مكافحة الفساد، وعى إلى أي حد تراجع الحس الوطني، وإلى أي حد تعمقت الهوة بين الشباب (٧٥٪ من الشعب) والحكم. لأحل ذلك طرح «التحمع الوطني» كبديل سياسي التف حوله بعض الشرائح. وما لبث ان شكل بداية لاستراتيجية الستشعرت الاحزاب الاحرى-خصوصًا جبهة التخلص من المجموعات الحزبية التي تصرفت كأنها وصية عليه، بتشكيل حزبه الخاص استنادًا إلى تيار شعبي يبحث عن منفذ جديد يغنيه عن التنظيمات الموجودة والمبنية على انقسامات وخلافات قديمة. في الوقت نفسه كان بوضياف يخوض معركة لا هوادة فيها مع جبهة الانقاذ الاسلامية وسائر

الاسلاميين. وهكذا استعدى هؤلاء وأولئك قبل ان يدعم مواقعه، وبذلك اتسعت دائرة الخطر التي كان يتحرك فيها. وقتل بوضياف بعد ايام من تشكيل اول حلية لحزبه «التجمع الوطني» في عين تموشنت.

\* محمد خميستي (۱۹۳۰–۱۹۹۳): سياسي جزائري، اول وزير حارجية بعد الاستقلال. درس الطب في كلية مونبيليك (فرنسا). انخرط في العمل السياسي بدءًا من ١٩٥٤، من خلال إطار الاتحساد العسام للطلبة المسلمين الجزائريين الذي اصبح امين سره، فاعتقل و لم يطلق سراحه إلا في ١٩٦٢. وقف إلى حــانب بن بلَّة، فتولى وزارة الخارجية، فكانت له المسؤولية الاولى في تحديد سياسة الجزائر الخارجية القائمة على عمدم الانحياز وعلى دعم حركات التحرر الوطني في افريقيا، هذه السياسة التي تكرست في المؤتمر التأسيس لمنظمة الوحدة الافريقية المنعقد في أديس ابابا في ايار ١٩٦٣. لكن خميستى لم يتسنّ له حضور هذا المؤتمر، إذ اغتيل قبل ذلك بستة اسابيع وهو على عتبة الجمعية الوطنية. وقــد تـرأس بن بلَّة مأتمه كما حضره الرئيس المصري جمال عبد الناصر الذي كان وقتها في زيارة رسمية للجزائر. وتولى بن بلَّة بنفسه وزارة الخارجية لبضعـة اشـهر، ثم عين في هذا المنصب عبد العزيز بوتفليقة.

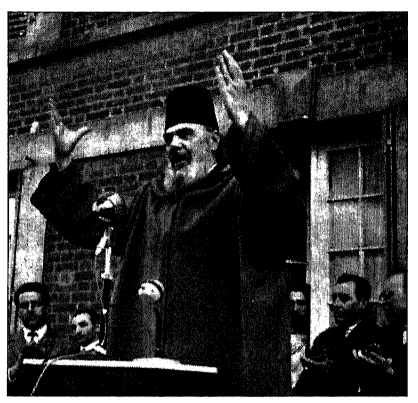
\* محمله خيضو (١٩١٤): احد قادة الثورة الجزائرية، وتزعم المكتب السياسي لجبهة التحرير بعد الاستقلال. قبل اعلان الثورة (١٩٥٤)، كان احد مؤسسي المنظمة السرية التي مهدت للثورة، والتي ضمت بالاضافة إليه (وهو الأكبر سنًا): كريم بلقاسم، أحمد بن بلّة، رباط بيطاط، محمد بوضياف وحسين آيت أحمد. وكانوا جميعهم ينتمون إلى «حركة انتصار الحريات الديمقراطية» بزعامة مصالي الحاج، إلا انهم كانوا

يرفضون سياسة الحزب المعتدلة. وكان حيضر الوحيد الذي يتمتع بخبرة سياسية، إذ سبق له وكان نائبًا عن الجزائر في البرلمان الفرنسي. وبعد ان كشف الفرنسيون المنظمة، عاد الزعماء الستة، الذين اطلق عليهم في ما بعد لقب «القادة التاريخيون»، وشكلوا اللجنة الثورية للوحدة والعمل التي تحولت في اول تشــرين الثـاني ١٩٥٤ إلى «جبهة التحرير الوطني». واصبح حيضر من زعماء الخارج، فجال على بلدان كثيرة لكسب التأييد الـدولي. وفي تشرين الاول ١٩٥٦، أحـبر الطيران الفرنسي الطائرة الحتي كمانت تقمل حيضر وبن بلَّة وثلاثة آخرين على الهبوط في ما كانت في طريقها من المغرب إلى تونس. وقد اعتقل قادة الجبهة في فرنسا حتى نهاية حرب التحرير. وفي ١٩٥٨، عين حيضر غيابيًا وزير دولة فخريًا في الحكومة المؤقتة للحمهورية الجزائرية السي تشكلت في تونس. ولم تطلق السلطات الفرنسية سراحه إلا في آذار ١٩٦٢ بعد توقيع اتفاقية إيفيان. أيـد بـن بلّة، فاصبح له دور اساسي في الدولة الجديدة، وشارك في مؤتمر طرابلس (ليبيا) في ١٩٦٢ الذي اكد على خيار الاشتراكية. عين امينا عامًا للمكتب السياسي في جبهة التحرير، بالاضافة إلى مستوولياته في اعادة تنظيم الجبهة، فحسير الجاهدين بسين الدخول في الجيش وعضوية الجبهة. ونجح في تحويل الجبهة إلى حزب جماهيري. واصبح المكتب السياسي مركز القرار الرئيسي في الدولة، ما وضع حيضر في موقع القوة. لكن سرعان ما احتلف مع بن بلّة، وغادر الجزائر (۱۹۲٤) قاصدًا سويسرا حيث سحب ايداعات الجبهة المقدرة بـ ٢ مليون دولار (كان حيضر أمين الصندوق ايضًا) ليستخدمها في دعم المعارضة، وفي تمويل نشاطها. فطرد من الجبهة، وحكم عليه بالاعدام غيابيًا. وفي اوائل ١٩٦٧، قتل وهو في منزله في مدريد على يد احد الجزائريين.

\* عمد صديق بن يحسي (١٩٨٢): سياسي جزائري شارك في النبورة وفي حكومة فرحات عباس المؤقتة ١٩٥٩-١٩٦٢. ورئيس الاتحاد العام للطلاب المسلمين الجزائريين (١٩٥٥)، ومثله في مؤتمر باندونغ. رئيس مكتب فرحات عباس رئيس الحكومة الجزائرية المؤقتة، واستمر في هذا المنصب مع يوسف بن حدة.

عين بعد الاستقلال سفيرًا للجزائر في الاتحاد السوفياتي (١٩٦٧-١٩٦٥)، ثم في بريطانيا، فالامم المتحدة. وزير الاعلام (١٩٦٦- ١٩٠٥)، ثم وزير التعليم العالي والبحث العلمي، ثم وزير المالية (١٩٧٧)، ثم الخارجية حيث قام بعدة مهمات ناجحة: حل مشكلة الرهائن الاميركيين في ايران (١٩٨٠)، تحسين العلاقات الجزائرية الفرنسية. قتل في حادث طائرة غامض الناء قيامه بوساطة لحل النزاع العراقي الايراني.

\* مصالی الحاج (۱۸۹۸-۱۹۷٤): عُرف ايضًا باسم وصاحاج. زعيم وطني جزائسري. ولد في تلمسان في عائلة متواضعة. أنهسى دراسته الابتدائية واضطر للعمل. أتمّ حدمته العسكرية الالزامية في بوردو في فرنســا بعيـد الحــرب العالميــة الاولى، ثم توجه إلى باريس حيث اشتغل عاملاً في مصنع سيارات «رينو»، ودرس في الوقت نفسه في معهد اللغات الشرقية. انضم إلى الحيزب الشيوعي الفرنسي، ثم سرعان ما ابتعد عنه متهمًّا إياه باتخاذ موقف «أبوي» و «متعال» تجاه العمال المهاجرين الجزائريين. حلف علي عبد القادر حاج في قيادة حزب «نجمسة شمالي افريقيا» في حزيران ١٩٢٦ (وثمة مراجع تقول إنه-أي مصالي-هو الذي أسس هذا الحزب في ١٩٢٥). حضر مؤتمر بروكسيل ضد الامبريالية في ١٩٢٧ مع نهرو وسوكارنو وهو شي منه. وعلى أثر صدور عدة احكام متوالية بالسحن رحل إلى سويسرا (١٩٣٥) حيث اتصل بشكيب ارسلان. دعم «الجبهة الشعبية» الحاكمة



مصالي الحساج.

في فرنسا إلا انه سرعان ما ابتعد عنها بسبب سياستها الاستعمارية.

عارض سياسة المؤتمر الاسلامي التي كان يباركها الشيخ بن باديس والدكتور بن حلول وفرحات عباس والحزب الشيوعي الجزائري، ودعا الجزائريين في آب ١٩٣٦ إلى رفض ضم الجزائر إلى فرنسا. وبعد ان حلت حكومة بلوم الاشتراكية حزب نحمة شمالي افريقيا، أسس مصالي الحاج حزب الشعب الجزائر وبالوحدة العربية، وطالب الجديد باستقلال الجزائر وبالوحدة العربية، وطالب باصلاحات اقتصادية لا سيما الاصلاح الزراعي. وقد شهد نموًا سريعًا إن في الجزائر أو في اوساط العمال الجزائريين في فرنسا بحيث صار يضم عشية الحرب العالمية الثانية أكثر من ، ١ آلاف عضو. عاد إلى الجزائر في ١٩٣٧ فاعتقل وحكم عليه بالسحن مدة عامين، ثم افرج عنه ليعتقل مرة حديدة في ١٩٣٩ ويحكم عليه بالسحن والنفي

مدة ١٦ عامًا امضى قسمًا منها في الجنوب الجزائري وبرازافيل (الكونغو). افرج عنه في ١٩٤٦، وكان الافراج عنه من بين المطالب التي رفعتها انتفاضة سطيف (ايار ١٩٤٥).

بعد حروجه من السحن، أسس ورفاقه «حركة انتصار الحريات الديمقراطية» لتأخذ مكان حزب الشعب الذي ظل ممنوعًا (وهذه الحركة كانت تضم غالبية قادة ثورة التحرير). وقام بجولة في شرقي البلاد ووسطها فاستقبل استقبالاً ضحمًا ما دفع بالسلطات الفرنسية إلى طرده من هذه المناطق وفرض الاقامة الجبرية عليه. وفازت الحركة في انتخابات بحلس الجزائر بثلث المقاعد، غير انها عانت حتى ٤٥٩١ وانطلاقة العمل المسلح من عدة ازمات ادّت إلى اضعافها. وتحصورت عدة ازمات ادّت إلى اضعافها. وتحصورت الخلافات حول الاساليب الواحب اتباعها لبلوغ الهدف. وعندما تأسست جبهة التحرير في الهدف. وعندما تأسست جبهة التحرير في

الجزائرية، علمًا بأن مؤسسي الجبهة كانوا كلهم اعضاء في حركته السابقة. وفشلت الحركة الوطنية في مواجهة الجبهة التي استطاعت ان تستوعب تدريجيًا كل القوى السياسية الوطنية. فبدأ نجم مصالي بالانحسار امام ظهور حيل حديد مسن الشباب الثوري وإزاء التفاف الجزائريين حول جبهة التحرير.

بعد توقيع اتفاقية إيفيان (١٩٦٢)، أفرج عن مصالي الحاج (كان معتقلاً لمرة جديدة ايضًا)، إلا انه لم يعد إلى الجزائر، ومات في فرنسا في شبه عزلة.

ينعته البعض بأنه «أب الوطنية الجزائريــة»، وهو الذي صمّم العلم الجزائري. ظمل إسمــه ممنوعًــا من التداول الرسمى طيلة ٣٠ سنة.

\* المفاتى زكويا (١٩١٣): سياسي (من رجال ثورة التحرير) وشاعر جزائري. ولد في مدينة بني يزجن (من مدن وادي ميزاب السبع) وتلقى فيها تعليمه الابتدائي. انتقل إلى تونس وفيها بدأ نضاله السياسي حين انضم إلى حزب نحمة افريقيا، وسال شعره متدفقًا. دخل السحن أكثر من مرة، ومنع من العودة إلى وادي ميزاب أكثر من مرة. تنقل كثيرًا بين مصر وتونس والمغرب.

كان بيته بسيطًا وقسيره أكثر بساطة، موضوعًا فوقه المحبرة التي كان يستخدمها في الكتابة (من عادات أهل وادي ميزاب ان يضعوا على قبر كل ميت من امواتهم الشيء الذي كان يجبه).

يقول الطيب فليسي (وهو صديق المفدّى زكريا، لاقى مصرعه في شوارع الجزائر على أيدي إحدى الجماعات الاسلامية المسلحة في الحرب الأهلية الدائرة) في روايته شبه التسجيلية «عنف وعنفوان» التي تحكي وقائع الثورة الجزائرية ضد الاستعمار الفرنسي واصفًا المفدّى زكريا داخل

السحن: «كان عمره آنذاك حوالي الخامسة والاربعين. كان قوي البنية، قصير القامة، حسير النظر، يضع نظارات لم يتخل عنها قط. وكانت الاحاديث تطول معه إلى ما لا نهاية. كان المفدي زكريا يعيد كل شيء إلى بني يزحن، حيث ولد. كان يشعر بالشوق إلى بني يزحن بشكل مبالغ فيه. وعندما يتحدث عنها كانت عيناه تغرورقان بالدموع. كان المفدي زكريا يفرض فوق ذلك الاحترام. كان ذا شخصية لاذعة، وهذا الوحه الصارم للمفدى كان يعجب الجميع».

كتب المفدّى زكريا «من حبالنا طلع صوت الاحرار»، وألّف إلياذة الجزائر التي تحكي تاريخ الشعب الجزائري في ألف بيت وبيت. وهب شعره كله لقضية الاستقلال.

\* مولود حمروش: راجع «عهد الشاذلي بن حديد» في النبذة التاريخية.

\* نـور الديسن بوكسروح (١٩٥٠): سياسي جزائري. رئيس حزب التحديد الجزائري، وكان اصغر المرشحين الرئاسيين في انتخابات ١٩٩٥. ولد في الميلية (ولاية جيحل). وبعد ثلاث سنوات من مولده قـررت اسرته الانتقال إلى العاصمة حيث نشأ ودرس.

حصل بداية السبعينات على ليسانس في العلوم المالية من جامعة الجزائس، والتحق بالقطاع المالي، وعمل في عدد من المؤسسات العمومية كان آخرها «الصندوق الوطني للادخار والاحتياط» الذي استقال منه في ١٩٨٤. وقد صادف ذلك بداية الانفتاح في الجزائر ساعده على التوجه إلى القطاع الخاص والمساهمة في تأسيس شركة خاصة وضع في حدمتها علاقاته العملية السابقة. وبرز اعلاميًا على صفحات صحيفة المحاهد (وكانت الوحيدة يومئذ التي تصدر باللغة الفرنسية) التي نشرت له سلسلة مقالات مناهضة لما عرف محليًا نشرت له سلسلة مقالات مناهضة لما عرف محليًا

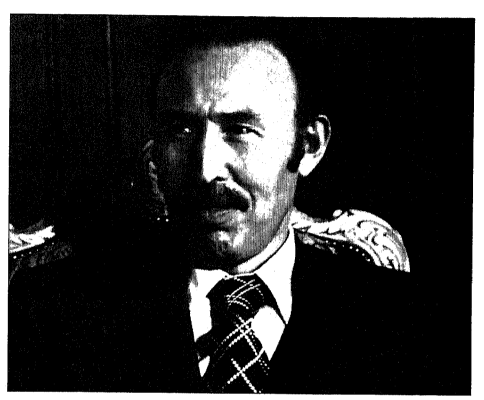
حدوده القصوى.

إسمه الحقيقي محمد ابراهيم بوحروب. ولـد في بلدة هيلوبوليس القريبة من مدينة قالمة. كانت عائلته فقميرة بالكاد يستطيع والده اطعمام اولاده السبعة. دخل في السادسة من عمسره المدرسة الابتدائية الفرنسية وبقى فيها ٨ سنوات (١٩٣٨-١٩٤٦). ولكنه تابع في الوقت نفسه دراسة الدين واللغة في مدرسة قرآنية، ما جعله في الرابعة عشــرة من عمره يملك ناصية العربية امتلاكًا جيدًا، فينتقل بعد ذلك من مدرسة الكتانية في قسنطينة ١٩٤٩ إلى جامعة الزيتونة في تونس ١٩٥١، لينتهي بــه الأمر في الأزهر الشريف بعد أشهر قليلة من مجسىء جمال عبد الناصر على رأس الضباط الاحرار إلى السلطة في مصر. وسرعان ما بدأ بومدين نشاطه النضالي في القاهرة في إطار «مكتب المغرب العربي» وكان واحدًا من ١٥ طالبًا جزائريًا تــابعوا دراسة عسكرية في المدرسة الحربية في الاسكندرية لبعض الوقت.

كان دوره رئيسيًا إبان الثورة وتميز بالنضال على ارض المعركة. فقد جاء في شباط ه ١٩٥٥ على ظهر مركب صغير يحمل اول شحنة سلاح مصرية، ورسى على شواطىء منطقة وهران غربي الجزائر حيث بدأ في تنظيم حرب العصابات متخذًا من بلدة «وحدة» المغربية الحدودية مقرًا لقيادته. وعرفت المجموعة العسكرية التي آزرتمه بـ «بحموعـة وحـدة». وفي هـذه الاثناء اتخـذ إسمًا جديدًا هو الاسم الذي عرف به في مسا بعد «هواري بومدين» تيمنًا بأحد الاولياء الصالحين في القرون الوسطى وهو مدفون في جامع «سيدي بومدين» الذي يحمل اسمه والموجود في تلمسان. واصبح في ١٩٥٧ قائد الولاية الخامسة قبل ان يتم تعيينه على رأس أركان «جيش التحرير» في تونس و كان «جيش الحدود» القبوة الوحييدة المنظمة في البلاد عندما حصلت على استقلالها. فدخل بومدين الجزائر العاصمة يوم ٣ آب ١٩٦٢ مقدمًا بـ«اشتراكية البقرة الحلوب». وعندما اعلن النظام بدء تطبيق التعددية الحزبية كان بوكروح حاهزًا للسباق. وكان «حزب التحديد الجزائري» من الاحزاب الاولى الستي اعتمد تسجيلها صيف ١٩٨٩. ويعتبر مؤسس هذا الحزب (بوكروح) ليبراليًّا. لكنه يحاول ان يضفي على شخصيته مسحة اسلامية عصرية، بالانتساب إلى المفكر مالك بن يي وصديقه الدكتور عبد العزيز خالدي.

حساض حسزب بوكسروح معركتسين انتخابيتين، الانتخابات المحلية (حزيران ١٩٩٠) وفاز في بلديتين فقط (من مجموع ١٥٤١ بلدية)، والانتخابات التشــريعية (كــانون الاول ١٩٩١) وحصل على ٧٦ ألف صوت (من أصل ١٣ مليون ناخب مسجل)، ما جعمل منمه «أكسير الاحزاب الصغيرة». ورشح بوكروح نفسه في دائرة الجزائر الوسطى، لكنه لم يحصل على أكثر من ۱۰۸ اصوات. وفي تشرين الثماني ۱۹۹٤، شارك في «لقاء روما الاول» الذي ضم أهم احزاب المعارضة، لكنه رفض المشاركة في الجولة الثانية التي اسفرت عن ابرام «العقد الوطني» في ١٣ كانون الثاني ١٩٩٥، مفضلاً اقصر طريق للمشاركة في الحكم: التحالف مع العسكر (من «الوسط»، العدد ١٩٦، تاريخ ٣٠ تشرين الاول ١٩٩٥، ص ٢٧). كان احد المرشحين الثلاثـة لرئاسة الجمهورية (تشرين الثاني ١٩٩٥) الذين فشلوا امام الرئيس اليمين زروال.

\* هواري بومدين (١٩٢٥-١٩٧٨): من زعماء ثورة التحرير التاريخين. ثاني (بعد أحمد بن بله) رئيس للجمهورية الجزائرية. تسرك أعمى البصمات على تاريخ الجزائر المستقلة. فقد كان عهده عهد بناء مؤسسات الدولة، وبروز الجزائر على الساحة الدولية كرائدة من رواد حركة عدم الانحياز. ولا شك ايضًا انه كان الرئيس الجزائري الأكثر ثقافة دينية، والذي فتح باب الاحتهاد إلى



هواري بومدين.

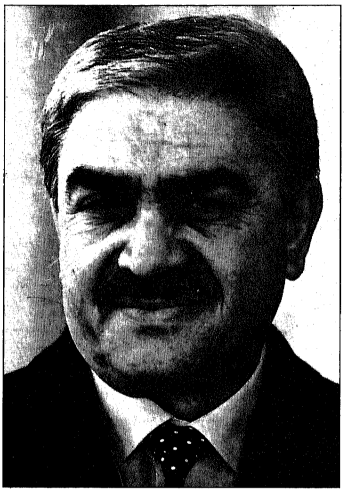
دعمه لبن بلَّة وهو على رأس قواته.

في ١٩ حزيران ١٩٦٥، تزعم هواري بومدين انقلابًا عسكريًا ضد بن بلّة، فنحاه عن رئاسة الجمهورية بعد اعتقاله، وأبعد أنصاره عن المناصب الكبرى، وكان العقيد بومدين في حينه يشغل منصب قائد حيش التحرير. وقد حاءت العملية الانقلابية نتيجة صراعات سياسية أدت لاقالة المدغري وزير الداخلية ونتيجة حلاف على النهج العام للسياسة الداخلية (راجع «الجزائر بعد الاستقلال» وما يلي في باب النبذة التاريخية).

من صفات بومدين الشخصية «التقوى والمورع والميل الطبيعي إلى جانب المظلومين والمضطهدين... ونظافة الكف. قال مرة لزوجته: يجب ان تدرسي، وعليك ان تعملي لأنني لن اترك لك شيئًا. وكان اسلامه اسلامًا منفتحًا متساحًا (راجع باب «الاسلام الجزائري»). وكثيرون لا

يعرفون ان وزير ماليته (إسماعيل محسوق من اصل قبائلي) لفترة طويلة كان مسيحيًا. وكانت له مواقف ملفتة تجاه المسيحيين العرب. ففي إحدى المرات دعا بطريرك طائفة الروم الكاثوليك في لبنان لزيارة الجزائر وإلقاء محاضرة عن الاسلام والمسيحية ودور المسيحيين العرب. وقدم بومدين مساعدة مالية إلى طائفة الروم الكاثوليك في لبنان، وبنيت قاعة تحمل إسمه في دار المطرانية في بيروت» (جورج الراسي، «الحياة»، العدد ١١١٦، تاريخ

أصيب هواري بومدين بمرض عضال اضطره إلى التوقف عن ممارسة مهامه الرئاسية، وهو مرض نادر يصيب خلايا الدم، وكان اكتشفه، كما هو معروف، الطبيب السويدي فالدنشتروم. والمرض نفسه كان قضى، قبل سنوات على الرئيس الفرنسي جورج بومبيدو.



اليمين (الامين) زروال.

والغريب ان الرئيس بومديـن كـان يلقـب باســـم «السويدي» بسبب لون بشرته وشعره الفاتح.

\* اليمين (الأمين) زروال (١٩٤١):
رئيس الجمهورية الجزائرية الحالي. ولد في باتنة،
عاصمة الاوراس، والتحق بثورة التحرير قبل ان
يكمل الدراسة في المرحلة الاعدادية و لم يكن عمره
يتجاوز ١٦ عامًا. ارسل إلى القاهرة في فترة
تدريبية، التحق اثرها بقوات جيش التحرير الوطيي
المرابطة على الحدود التونسية-الجزائرية. واستطاع
المرابط الشاب ان يشير انتباه مسؤوليه في تلك
المرحلة التي سبقت استقلال الجزائر، ومن هؤلاء
الرائد على منجلى احد رفاق العقيد هواري

بومدين في هيئة اركان حيش التحرير الذي توسم فيه حيرًا، وتنبأ له بمستقبل نـاجح في صفــوف الجيش.

بعد الاستقلال استفاد زروال من عدة فترات (دورات) تدريبية، بعد ان تخصص في سلاح المدفعية. وتوج ذلك بالالتحاق بمدارس عليا في موسكو وباريس.

وابتداء من ١٩٧٥، بدأ نجمه يلمع في سماء «الجيش الوطني الشعبي»، عندما عين مديرًا لمدرسة الاسلحة القتالية في باتنة برتبة مقدم. وهنا تعرف إلى زميل شاءت المصادفات ان تجمعهما في قيادة الجيش بعد ١٨ سنة، ولم يكن ذلك الزميل سوى الفريق محمد العماري رئيس هيئة الاركان حاليًا.

ومن باتنة نقل المقدم زروال إلى أكاديمية شرشال في ١٩٨١. وبعد ان رقبي إلى رتبة عقيد في ١٩٨٢، تولى على التوالي قيادة النواحي العسكرية السادسة (تامنراست)، فالثالثة (بشار) ثم الخامسة (تسنطينة). وفي ١٩٨٨، عين العميد زروال قائدًا للقوات البرية مساعدًا لرئيس الاركان العميد خالد نزار وطلب منه الرئيس السابق الشاذلي بن حديد بصفته وزيرًا للدفاع ايضًا الشاذلي بن حديد بصفته وزيرًا للدفاع ايضًا وتنظيمها. غير ان الرئيس بن حديد فضل تصور وتنظيمها. غير ان الرئيس بن حديد فضل تصور قائد الاركان على مقترحات زروال، ما دفع الاخير إلى تقديم استقالته في ١٩٨٩.

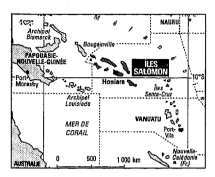
ومع الخطوات الاولى في الحياة المدنية-بعد قضاء ٣٢ سنة في الخدمة العسكرية-فوجىء العميد المتقاعد بتعيينه سفيرًا لبلاده لدى بوخارست، فقبل على مضض، غير انه ما لبث ان استقال مطلع ١٩٩١.

وفي تمــوز ١٩٩٣ عــين زروال وزيــرًا للدفاع. ومع هذا التعيين بدأ الكلام على مهمات سياسية له في المستقبل. وقد غذى هذا المنحى تصريحات زروال، أثناء توليه وزارة الدفاع، التي كانت تحمل مؤشرات واضحة إلى ذلك الاتجاه، قبل عملية التكريس الاولى في ختام اعمال «ندوة الوفاق الوطني» التي انتهت بتعيينه رئيسًا للدولة في السياسية غداة تكوين «لجنة الحوار الوطني» في تشرين الاول ١٩٩٣ من «استعداد الجيش لتحمل تشرين الاول ١٩٩٣ من «استعداد الجيش لتحمل

مسؤولياته إذا تقاعست (الاوساط السياسية) عن تحمل مسؤولياتها». لكنه مع ذلك قدم تصورًا لطبيعة الازمة الجزائرية وطرق معالجتها، فهي بنظره «سياسية ومن ثم فالحل لا بد ان يكون سياسيًا عبر حوار من دون إقصاء» (من «الوسط»، العدد ١٩٥، تاريخ ٣٠ تشرين الاول ١٩٩٥).

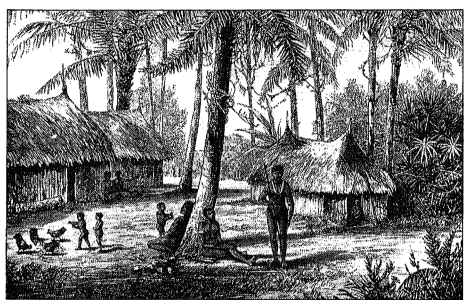
وفي الانتخابات الرئاسية التي حسرت في تشرين الثاني ١٩٩٥، فاز اليمين زروال بها بين اربعة مرشحين احتارهم المحلس الدستوري من أصل ٢٣ راغبًا في الترشيح، وهم، إضافة إليه، نور الدين بوكروح، سعيد سعدي، ومحفوظ نحناح (راجع النبذة التاريخية).

\* يوسف بن حدة (١٩١٩): سياسي جزائري. ولد في البليدة في الجزائر. اشتغل صيدليًا، وحارب في صفوف الجيش الفرنسي. انضم المحزب الشعب في ١٩٣٩. سحن مرات عدة. ساهم في تكوين الجهاز الشوري، وتنظيم حيش التحرير وجبهة التحرير الوطيني. لمع إسمه في عمليات حرب العصابات في جبال الأوراس. انضم إلى مجلس الثورة، وتولى الشؤون الاحتماعية في الحكومة المؤقتة الاولى (١٩٥٧)، وحرج منها في الحكومة المؤقتة الاولى (١٩٥٩)، وحرج منها الخارج. احتير رئيسًا لحكومة الجزائر في الحكومة بعد اعباس. عاد إلى الجزائر على رأس الحكومة بعد اعبان الاستقلال، وبقي في هذا المنصب لفترة وجيزة، ثم اوقف نشاطه السياسي.



## جزر سليمان





### نظرة عامة

الموقع والمساحة: أرخبيل واقع شرقي بابوا-غينيا الجديدة، يتكون من ٩٩٢ جزيرة متناثرة على خط يبلغ طوله ١٥٠٠ كلم. مساحتها الاجمالية ٢٨٥٣٠ كلم م..

السكان: يبلغ تعدادهم نحو ٣٥٠ ألف نسمة، وغالبيتهم تسكن الجزر الست الكبرى: ماكيرا، ماليتا، سانتا ايزايبل، جورجيا الجديدة، شوازول، غوادلكنال. في هذه الجزيرة الأحسيرة (غوادلكنال) تقع العاصمة هونيارا التي تعد نحو ٥٠٠ ألف نسمة.

غالبيتهم الساحقة من أصل مالينيزي (٤٩٪)؛ وهناك ٤٪ من بولينيزيا، و١٪ من حزر

حيلبرت، و ١٪ من أوروبا. لغتهم الرسميسة الانكليزية. وهناك ٩٧ لغة قبائلية محلية. نحو ٩٥٪ يعتنقون المسيحية، وهم موزعون بين بروتستانت وكاثوليك.

الحكم: نظام الجكم ملكي. وجزر سليمان عضو في الكومنولث البريطاني. الدستور المعمول به صادر في ٧ تموز ١٩٧٨. رئيس الدولة الملكة البريطانية إليزابت الثانية، والحاكم الحالي (من ٢١ حزيران ١٩٨٨) هو السير حورج لبنينغ. رئيس الوزراء (منتخب من اعضاء البرلمان) وهو فرنسيس بيليي هيلي. البرلمان من ٤٧ عضوًا منتخبًا لمدة أعوام.

الاقتصاد: الفاكهة الاستوائية، الخضار، اللحاج والسمك في أساس المواد الغذائية للسكان. وأهم ثروة إقتصادية هي الكوبرا (جوز الكوكو المحفف). تصدر البلاد الخشب وبعض المصنوعات اليدوية. وهناك مناجم للبوكسيت والفوسفات والقليل من الذهب.

٧٤٪ من اليد العاملة يعملون في الزراعة،
 ١٪ في المنساحم، ٥٪ في الصناعــــة و ٢٠٪ في الخدمات. متوسط المساعدة السنوية التي تتلقاها حزر سليمان ٢٠ مليون دولار.

نبذة تاريخية: في ١٥٦٨، اكتشفها ووصل إليها الاميرال الاسباني ألفارو دو مندينا. لكن جزر سليمان بقيت معزولة حتى ١٨٨٥ عندما غزتها ألمانيا. توصلت بريطانيا إلى جعل الجزر الجنوبية منها محمية بريطانية ابتداء من ١٨٩٣، واستمرت ألمانيا تطالب بالجزر الشمالية. بعد الحرب العالمية الاولى، انتقلت بعض الجزر الشمالية لتصبح من المقاطعات الاوسترالية. في ١٩٤٢، احتلتها اليابان. لكن في شهر آب (١٩٤٢)، أتم الجيش الاميركي انزاله عليها إثر معركة غوادلكنال. في ١٩٦٠، أنشىء مجلس تنفيذي، وآخر تشريعي. في ١٩٧٣، حرت انتخابات، وأصبح على أثرها سليمان مامالوني، زعيم الحزب الشعبي التقدمي، رئيسًا للوزراء. في ١٩٧٥، ألحق بعض الجزر ببابوا-غينيا الجديدة. وفي أول كانون الثاني ١٩٧٦، منحت البلاد استقلالاً ذاتيًا. وفي ٧ تموز ١٩٧٨، نالت استقلالها التام.

في آخس ايلسول ١٩٨١، عساد إلى السلطة سليمان مامالوني خلفًا لسبيتر كينيلوريا الذي فشل في نيل ثقة البرلمان.

لهذا الارخبيل (حزر سليمان) أهمية استراتيجية بالغة كونه يقع على طريق أوستراليا-الولايات المتحدة الاميركية.

جزر سليمان اليسوم: من حان شيسنو، استاذ في حامعة باريس-٧ وإختصاصي في شؤون الباسيفيك، هذه المقتطفات («لوموند ديبلوماتيك»، عدد آذار ١٩٩٤، ص ٢٢-٢٣):

هل خسر اليابانيون فعللاً معركة غوادلكنال منذ نحو نصف قرن؟ إنهم اليوم يعودون بقوة إلى هذه الجزيرة التي تحتضن عاصمة حزر سليمان. لقد اعادوا بناء الجسر الذي يربط المطار، ووقعوا على عقد بناء مبنى البرلمان رغم ان الولايات المتحدة تبرعت بتمويله حفظًا لجميل الارخبيل للدور الاستراتيجي الذي لعبه في الحرب العالمية الثانية. والشركة اليابانية «كيتانو» التي تشعل مبنسي ضخمًا في العاصمة، هونيارا، تتكفل بانجاز هذه المشاريع. وسفارة اليابان خلية نحل، وتقدم احيانًا مختلف المساعدات والاعانات للسكان، وإن كانت المنظمات غير الحكومية في البلاد اشارت إلى ان الادوية المضادة للملاريا التي وزعتها السفارة مؤخرًا كانت غير صالحة لجهة مرور الوقت عليها.

منذ نحو خمسين عامًا، وبين آب ١٩٤٢ وشباط ١٩٤٣، حرت معركة غوادلكنال، بين الاميركيين واليابانيين، ولقبت برستالينغراد الباسيفيك» لفظاعة خسائرها البشرية ولنتائجها المصيرية: حليج غوادلكنال تحول إلى مقبرة بحرية حقيقية، إذ

غرقت فيه أكثر من ٥٠ بارجة حربية اميركية ويابانية، وعلى البر تكدست أكثر من ٤٠ ألف حثة أكثريتها لليابانيين الذين استبسلوا ضد الاميركيين قبل ان ينتصر هؤلاء عليهم. وجاء دخول الاميركيين، بتجهيزاتهم المتطورة، ليعرّف العالم على هذه الجزر المعزولة، وليفتح الباب أمام بعض المساعدات الدولية لها.

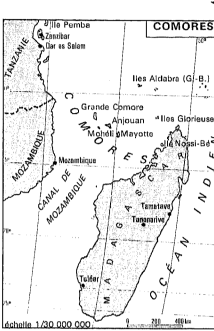
لا يزال سكان جزر سليمان يحتفظون بنمط عيشهم الريفي. هذا النمط الذي لم يغب بعد، لا على وجوه ولا في عادات الذين يترددون على الشارع الرئيسي (شارع ميندانا) في العاصمة هونيارا.

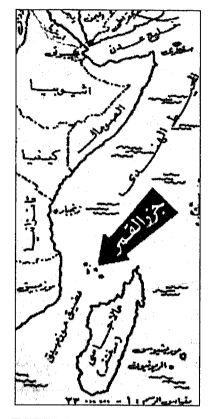
في آب ١٩٩٣، عصفت ازمة حكومية بالحياة السياسية في البلاد بين إثنين من قادتها، سبق لهما وسيطرا على هذه الحياة مدة ١٥ عامًا: كنيلوريا ومامالوني. وكانت النتيجة ان انتخب البرلمان (٤٧) عضوًا) رئيسًا جديدًا للوزراء همو فرنسيس بيلي هيلي خلفًا لمامالوني المذي اتهم بالفساد والرشوة. وجاء ذلك عقب ائتلاف

ضم ستة احراب صغيرة معارضة، أهمها حزب العمال الذي تدعمه النقابات.

وأولى المهمات التي تقع على عاتق رئيس الوزراء الجديد مراقبة وتقنين عمليات قطع اشجار الغابات التي تقوم بها شركات كبيرة (يابانية خاصة). والغابات هي أهم ثروات البسلاد، وهمي المتي تأتي بالعملات الصعبة. وقد باشرت الحكومة، فور تأليفها، بالحد من هذه العمليات من حيث كمية الاشجار المسموح بقطعها، ومن حيث إحبار الشركات على إحراء تصنيع لجزء من الكمية المقطوعة في مكانها بدلاً من شحن الكمية كلها وتصديرها إلى الخارج بحالتها الخام. وسبق لحكومة جيزر سليمان ان نجحت في تطبيق إحراء مماثل في ١٩٨٤، عندما فتشت الشرطة سفينة اميركية لصيد سمك الطون (سفينة جانيت-ديانا) كانت تعمل في البحر الاقليمي الخاضع لسيادة حزر سليمان، واضطرت الولايات لمتحدة، بعدها، ان تدفع كامل التعويض المتوجب عليها مقرونًا بالاعتذار.

# جزر القمر





#### بطاقة تعزيف

الاسم: جمهورية حزر القمر الاسلامية الفدرالية. أما تسمية «قُمر» (بضم القاف، على عكس ما هو متداول) فتعود إلى القرن الثامن حيث هبط على ساحل هذه الجزر بعض من الرحالة العرب العائدة اصولهم إلى عدن ومسقط وحضرموت، ولأن القمر كان بدرًا فقد أسموها «القمر»، وأخذ الاوروبيون الاسم في ما بعد، فأطلقوا على هذه الجزر إسمم «كومورو»، وعلى الرخبيل: «جزر العطور» لكثرة النباتات على الارخبيل: «جزر العطور» لكثرة النباتات والزهور العطرية المنتشرة في ارجاء الجزر الاربع. الموقع: تقع جزر القمر في مضيق موزمبيق بين المحارة مدغشقر والساحل الافريقي، وتضم اربع جزر رئيسية وعددًا كبيرًا من الجزر المرجانية الصغيرة.

العاصمة: موروني. وأهم المدن: موتسامودو، فومبوني.

اللغة: العربية والفرنسية (رسميتان). وهناك اللغة «القمرية» السيّ تتكلمها غالبية السكان وهي مزيج من السواحلية والعربية.

### الجزر الاربع لجمهورية القمر

- هنزوان: ويسميها الاوروبيون إنجوان. إنها الجزيرة المعطرة. عدد سكانها نحو ١٧٥ ألف نسمة. مساحتها ٢٤ كلم م. أشهر مدنها موتسامودو، دوموني. فيها عدد كبير من شلالات الماء.

- القمر الكبرى: ويطلق عليها العرب إسم «أنجاريجة». طولها ٧٠كلم وعرضها ٣٤كلم وعدد سكانها نحو ٢٢٥ ألف نسمة. فيها بركان كارتالا الثائر. وأشهر مدنها موروني

عاصمـة البــــلاد. وميســــاميهولي، وإيكونـــي، وفمبوني.

- مايوته أو ماهوري، ويسميها الاوروبيون مايوت. أقرب الجزر إلى مدغشقر. مساحتها ٣٧٤ كلم م.. عدد سكانها نحو ٤٠ ألف نسمة. تضم سهلاً حصبًا كان مزروعًا بقصب السكر؛ أشهر مدنها: زاوزي التي كانت عاصمة البلاد حتسى ١٩٦٦، ومساموتزو، وشسنجدني. هسذه الجزيرة لا ترال حاضعة للنفوذ الفرنسسي. في اتفاقية التعاون العسكري والاقتصادي الستي وقعت بين حسزر القَمَسرُ وفرنسسا في ١٩٧٨، تجاهلت الدولتان مصير حزيرة مايوته التي تسيطر عليها قوات فرنسية وتشرف عليها إدارة ذاتية مؤيدة. وفي ١٩٩١، صوتت الجمعية العاسة للامم المتحدة (١١٥ صوتًا وامتناع ٣٤) لصالح شكوى تقدمت بها جزر القمر بشأن الاعتراف لها بالسيادة على مايوته. وكمانت فرنسا الدولـة ا الوحيدة التي عارضت القرار.

- موالي: يسميها الاوروبيون مهيلي، الجزيرة الخضراء، وهي أصغر الجيزر، ٢٩٠كلم م.، وعدد سكانها نحو ٢٢ ألف نسمة. بجوارها ٨ جزر صغيرة غير مأهولة. أشهر مدنها: فمبوني، ونيوماشوا.

السكان: يبلغ تعدادهم نحو ٧٥٠ ألف نسمة (تقديرات ١٩٩١). خليط إتني تغلب عليه القسمات العربية. فمعظمهم من أصول يمنية وحضرمية وعمانية. وهناك نسب أقبل من الملاويين والمالغاش (مدغشقر) والافارقة والهنود الاسماعيلية. ولأنهم في مجملهم مسلمون فقد تزاوجوا وامتزجت عناصرهم لتكون شعبًا مسلمًا تغلب عليه السمة العربية باضافات افريقية وآسيوية. وهناك أقلية قليلة من البيض (كاثوليك).

الحكم: جمهورية اسلامية فدرالية. الدستور المعمول به صادر في ٧ حزيران ١٩٩٢. يكون

ارحبيل القمر بجزره الثلاث التي تمتد عليها السيادة القمرية، بسبب بقاء الجزيرة الرابعة (مايوته) تحت السيطرة الفرنسية، جمهورية تتمتع بحكم فدرالي حيث تحظى كل من الجزر بنوع من الادارة الذاتية في القضايا التي لا تتعلق بالمؤسسات الفدرالية، وهمي الرئاسة ومجلس الحكم والجملس الفدرالي والمحكمة العليا. ينتخب رئيس الجمهورية لمدة ست سنوات بالاقتراع المباشر، ولا يحق له الاستمرار في الحكم لأكثر من ثملاث دورات رئاسية. يعين رئيس بحلس الوزراء، ويقوم بتسمية حاكم كل جزيرة والحاكم يمارس صلاحياته لمدة خمس سنوات. أما الجحلس الفدرالي فيتشكل من اعضاء ينتخبون مباشرة ولمدة خمس سنوات ولا يحق للناحب الاقتراع لغير مرشح واحد. ويعقد الجحلس دورتين في السنة لمدة لا تزيد عن ٤٥ يومًا.

انضمت جزر القمر للامم المتحدة في ١٢ تشرين الثاني ١٩٧٥، وللمنظمة الاسلامية في ١٩٧٦، وللمنظمة الاسلامية في ١٩٧٦، وثمــة وللجامعة العربية في ٢٠ ايلول ١٩٩٣. وثمــة «معاهدة تعاون ودفاع عسكري» مع فرنسا منذ

الاحزاب: أعطى دستور ١٩٧٨ المواطنين حق ممارسة النشاط السياسي ضمن احزاب. وسحب دستور ١٩٧٩ هذا الحق كاملاً حين ارسى نظام حكم الحزب الواحد، وذلك حتى ١٩٩١، عندما جاء إلى الحكم محمد جوهر، فأعاد الحياة الديمقراطية، وبدأت الاحزاب السياسية ممارسة في عهد جوهر، وهذه الاحزاب: -حزب ين عهد جوهر، وهذه الاحزاب: -حزب الاخوة والوحدة (تشوما) ويمارس نشاطه في موروني بقيادة الامير سعيد علي كمال. - الجبهة الديمقراطية، ومقر قيادتها موروني ويتزعمها سعيد الشيخ. - الحركة الديمقراطية ويتزعمها سعيد الشيخ. - الحركة الديمقراطية من اجل التحديد والعمل الديمقراطي (موراد)،



قطاع سياحي مزدهو ينتظر جزر القمر.

وتأسست في ١٩٩٠، وأبرز اهدافها تطويسر الاقتصاد والتحارة. - الاتحاد المعارض. - الحزب القمري للديمقراطية والتقدم. - الحزب الاشتراكي القمري (باسسوكو). - التجمع من احل الديمقراطية والتغيير (رشاد)، أسسه عضوان انشقا عن حركة «اتحاد القمريين من احل التقدم»، وهما سيد علي يوسف وسيد حسن سيد هاشم. - اتحاد القمريين من احل التقدم، وتزعمه سيد عمد جوهر. - الاتحاد الوطيي الديمقراطي من احل القمريين. - الاتحاد الوطيي احل جمهورية ديمقراطية للقمريين، تاسس في احل برئاسة موازوار عبد الله.

الاقتصاد: ٦٥٪ من اليد العاملة القمرية تعمل في الزراعسة، و٥٪ في الصناعسة، و٣٠٪ في الخدمات. على رأس الدول التي تقدم لها المساعدة الاقتصادية والمالية فرنسا وحنوب افريقيا.

٤٢٪ من اراضيها مستغلة زراعيًا، وتزرع خاصة بالموزه والمانيوك، وحوز الكوكوبو، والارز، والبطاطا الحلوة، والذرة، والخضار، والفاكهة. تكاد الثروة المنجمية ان تكون معدومة لديها،

وهي تقتصر على مناجم البوزولان (نوع من الصخور البركانية الاصل الضاربة إلى الحمرة). متوسط الانتاج السنوي من السمك نحو ربع مليون طن سنويًا، حاصة من سمك التونة، لا يستهلك منها إلا ٦ إلى ٧ أطنان لحاجمة سكان الجزر. ويعيش على شواطىء جزر القمر، دون غيره من شمواطيء العالم، نوع نادر جدًا من السمك يقال له «سليكانت» (يبلغ وزن السمكة الواحدة ٣٠-٤٠ كلغ ولونها أزرق) الذي اندثر منذ آلاف السين ولم يبق منها إلا القليل النادر. واصطياد واحمدة منها، إذا امكن ذلك، يعني مليون فرنك قمري تدفعها معاهد البحوث المعنيـة بالبحـار والاسمـاك في اميركــا أو فرنسا أو اليابان. أما السياحة، فهمي في نمو مطرد، وتعمل الشركات السياحية حاليًا على بناء فتسادق جديدة وإنفاق ملايين المدولارات «لأن مستقبلاً زاهيًا ينتظر حـزر القمـر» لطيب الاقامة فيها بسبب عزلتها ومناحها، وما توفره شواطئها من شروط مثلي لمختلف الرياضات المائية. فأكبر معهد للتدريب على الرياضات الماثية في المحيط الهندي يتخذ من فندق في جزر

القمر مقرًا له، ويقدم جميع النشاطات والتدريبات الي يحتاجها الراغبون في تعلم مهارات الصيد البحري والغوص ويصدر شهادات معترفًا بها دوليًا للمتخرجين منه. وفي المعهد ٥٦ مدربًا، ٤٢ منهم من حزر القمر نفسها و ١٤ من السويد وبلحيكا وحنوب افريقيا وكندا وزيمبابوي.

وثمة قطاع إقتصادي في البلاد يتمثل بوحود نباتات فريدة في العالم وذات مردود إقتصادي مهم، ويتمثل بوحود غابات كثيفة من شحر قرنفلي الشكل، الشجرة منه لا تبلغ سن النضج

إلا بعد عشرين عامًا حيث تعطي ازهارًا تأخذها فرنسا لتصنع منها أثمن أنواع العطور (وهنا ربما يكمن «سر العطور الباريسية») وبعض المستحضرات الصيدلانية لطب الاسنان، كما تستخدم لتعطير الاطعمة. وجزر القمر، كانت ولا تزال، مصدرًا للزهور والنباتات التي تستقطر منها باريس افضل عطورها. ولهذا السبب، على الارجح، لا تزال باريس متمسكة بنفوذها في جزيرة مايوت (مايوته) وتخضعها لسيطرتها. وهي جزيرة محاطة بسلاسل مسن الشعب المرجانية على مدار ساحلها وتعتبر من أفضل البيئسات البحريسة في العسالم.

## نبذة تاريخية

في التاريخ القديم والوسيط: يعتقد بعض المؤرحين ان سودًا من قبائل البانتو كانوا أول القادمين إلى جزر القمر. وقبيل العهد المسيحي حاء الجزر عدد من المالغاشيين القادمين من أندونيسيا. وابتداء من القرن الخامس، ومع الحركة التجارية الناشطة بين آسيا وافريقيا الشرقية، سكن جزر القمر ملاحة اندونيسيون، وهنود، وفرس (شيراز) وصينيون. واستطاع العرب وفرس (شيراز) وصينيون. واستطاع العرب على وجه الخصوص، الذي شكل إحدى

ذرى العصر الذهبي للمسلمين) ان يسيطروا على حركة التبادل في المنطقة، وان يفرضوا نقدهم (الدينار). فهبط على ساحل هذه الجزر بعض من الرحالة العرب العائدة اصولهم إلى عدن ومسقط وخضرموت. ومع استتباب النفوذ العربي الاسلامي في هذا الارخبيل صارت كل جزيرة يحكمها سلطان عربي مسلم يبقي على صلات متينة بينه وبين بلده الاصلى.

أما البرتغاليون فلم يكتشفوا حزر القمر إلا في بداية القرن السادس عشر، ولم يبقوا فيها مدة طويلة، فمضوا عنها، فعاد حكم السلاطين المسلمين إلى حزر القمر في القرنين السابع عشر والثامن عشر. وعرفت

المدن المنتشرة على سواحل الجزر، والمحصنة، نزاعات وحروبًا في ما بينها قادها الأسياد العرب، فسمّي هذا العهد بعهد «السلاطين المحاربين». وكانت جزيرة هنزوان (أنجوان) المعروفة بزراعاتها الغذائية أكثر جزر الارخبيل اليي كان يقصدها الملاحون الفرنسيون والانكليز والهولنديون طيلة القرن السادس عشر ويتخذون منها محطة في طريقهم إلى الهند عبر قناة موزمبيق، فعرفت لذلك باسم «لؤلؤة جزر القمر».

في التاريخ الحديث: في اواحر القرن الثامن عشر قام المالغاش بغزوات عديدة على حرر القمر. وقد بدأ القراصنة الاوروبيون باستخدام الجزر كقاعدة لعملياتهم في الحيط الهندي، ونفي إليها نابوليون عددًا من معارضيه اليعاقبة (lacobains). ولم يمض الثلث الاول من القرن التاسع عشر حتى كانت حزيرتا موالي ومايوته في قبضة المالغاش.

استفاد الاوروبيون من الصراعات التي كانت تعصف بين حكام حزر القمر المحلين. وكانت فرنسا اول بلد اوروبي يضع اقدامه هناك عندما وقعت معاهدة مع حاكم جزيرة مايوته في ١٠ شباط ١٨٤٣. إلا ان توسعها في المنطقة أوقفه الانكليز الذين فتحوا قنصلية لهم في جزيرة هنزوان (أنجوان)، ووضع جزيرة موالي (موهيلي) وجزيرة القمر الكبرى تحت حماية زنجبار.

وبعد فتح قناة السويس، قللت انكلترا من اهتمامها بجزر القمر، ما فسح بالجال امام ألمانيا لأن ترفع علمها في

فومبوني (القمر الكبرى) عام ١٨٨٤؛ فأسرعت فرنسا ووضعت جزيرة موالي وهنزون وجزيرة القمر الكبرى تحت وصايتها عام ١٨٨٦، فضلاً عن جزيرة مايه ته.

استطاع عالم النبات الفرنسي، ليون همبلو، ان يصبح أكبر ملاك اراضي في حزيرة القمر الكبرى، وسيطرت شركته إلى حد بعيد، على الحياة الاقتصادية المحلية، وتوصل، بدعم من الادارة الفرنسية لأن يجبر سعيد علي، آخر سلاطنة الجزيرة، على التنحي لمصلحة فرنسا في ٩٠٩، وفي التنحي لمصلحة فرنسا في ٩٠٩، وفي فرنسية بعد الحاقها بالحكومة العامة في مدغشقر وإبعادها عن الادارة المركزية في منازة ما بين الحربين العالميتين، ولكنها فترة ما بين الحربين العالميتين، ولكنها حافظت على أهميتها الاقتصادية في نظر حافظت على أهميتها الاقتصادية في نظر الشركات الاوروبية.

في التاريخ المعاصر: بعد انضمام مدغشقر إلى حكومة فيشي، احتلت بريطانيا حزر القمر وأقامت عليها قاعدة بحرية. وبعد انتصار الحلفاء، استرجعت فرنسا الجزر وطبقت عليها نظام الاقاليم الفرنسية ما وراء البحار ضمن الاتحاد الفرنسي (١٩٤٦). وقد بدا ان القمريين اكتفوا بما قدمه لهم قانون دفير (Defferre) لاستقلال في الاستفتاء الذي حرى في الاستقلال في الاستفتاء الذي حرى في تشرين الاول ١٩٥٨ متمسكين بنظام الاتحاد الفرنسي (الأقاليم الفرنسية ما وراء التحاد الفرنسي والأقاليم الفرنسية ما وراء

البحار). إلا ان اصلاحًا دستوريًا حرى في المحكم الذاتي، إذ أخذت الجمعية العمومية الحكومة المحلومة والمحلومة المحلومة المحلومة

الاستقرار في الحياة السياسية القمرية بعد الاستقرار في الحياة السياسية القمرية بعد وفاة رئيس مجلس الوزراء سعيد محمد الشيخ في آذار ١٩٧٠. وكانت مسائل الاستقلال والعلاقات مع باريس والنظام الأساسي الداخلي هي المواضيع الرئيسية للنزاع الداخلي. ففي حزيران ١٩٧٢، اضطر الامير سعيد ابراهيم، المعروف بتعلقه بالسياسة الفرنسية، على الاستقالة، وكان جاء مباشرة خلفًا لسعيد محمد الشيخ.

في ٣ كانون الاول ١٩٧٢، حرت انتخابات تشريعية فازت بها أكثرية عاملة من احل الاستقلال (حرب الاتحاد الديمقراطي القمري، وحزب التجمع الديمقراطي للشعب القمري). إلا ان جزيرة مايوته أعلنت، بخلاف الجزر الأحرى، عن رغبتها الابقاء على النظام نفسه الذي يربطها بفرنسا. وتمكن الرئيس المنتخب، أحمد عبد الله، بمحادثاته مع باريس، إنقاذ وحدة الجزر إلى حد بعيد. ووقع في باريس، في وحدة الجزر إلى حد بعيد. ووقع في باريس، في وحدة الجزر إلى حد بعيد. ووقع في باريس،

الحصول على الاستقلال في مدة أقصاها خمس سنوات. وفي ٢٢ كانون الاول ١٩٧٤ ، حرى استفتاء للسكان اعلنوا، من خلاله، وبما يشبه الاجماع (بمن فيهم نسبة من سكان جزيرة مايوته) تأييدهم للاستقلال. فحاولت فرنسا ان تعطل نتائج الاستفتاء باثارة رغبة جزيرة مايوته البقاء تحت الراية الفرنسية. فلجأ أحمد عبد الله إلى إعلان استقلال جزر القمر من حانب واحد في ٧ تموز ٥٧٩١. واكتفت فرنسا والعسكرية على مايوته.

أحمد عبد الله وعلى صويلح: لم يكد أحمد عبد الله يمسك بزمام السلطة حتى اطاحه انقلاب ٣ آب ١٩٧٥ الذي جاء بزعيم «الجبهة الموحدة» على صويلح (صالح) على رأس السلطة بمساعدة من الامير سعيد محمد جعفر والمرتزق بوب دونار. وسرعان ما انفجرت في وجه صويلح الازمات الاقتصادية فضلا عن مسألة اعادة جزيرة مايوته إلى الحظيرة الوطنية. فلجات الحكومة إلى طلب المساعدات من المنظمات الدولية، والجامعة العربية (وكانت الحكومة القمرية قدمت طلبًا بالانضمام إليها)، والدول الاوروبية، والدول العربية النفطية. ولما لم تنفع هـذه النداءات، فسرض على صويلح برنامجًا اقتصاديًا وتقشفيًا، كما دفع الشباب إلى نوع من «ثورة ثقافية»، علَّى الطريقة الصينية أو الكمبودية، رفضت التقاليد الاسلامية برمتها.



أحمد عبد الله.

منذ ذلك الحين حالت فرنسا (التي لم تكن قد اعترفت باستقلال الجزر القمرية الثلاث، مبقية على قواتها العسكرية وعلى سيطرتها على جزيرة مايوته) دون تطوير اوضاع الجزر ومنعت عنها جميع المساعدات عما فيها الاقتصادية والتقنية. وفي كانون الثاني ١٩٧٦، انتجب علي صويلح رئيسًا للدولة، ومنحه الدستور صلاحيات اضافية. لكنه تعرض لمحاولتي انقلاب. فأحبط الاولى لكنه تعرض لمحاولتي انقلاب. فأحبط الاولى المحموعة من المرتزقة تضم ، ه شخصًا في ايار ١٩٧٨ بقيادة بوب دونار نجحت، وقتل صويلح أثناءها، وأعيد أحمد عبد الله

في الشهر نفسه، وبقي عبد الله رئيسًا للبلاد، ثم مددت صلاحياته الرئاسية لست سنوات في انتخابات اجريت في ١٩٨٤ وكان المرشح الوحيد لها رسميًا، وكان حزبه الحزب الحاكم الوحيد.

وخلال زيارة خاصة قام بها إلى باريس في ١٩٨٥، تعرض حكم عبد الله لانقلاب قاده الحرس الرئاسي بالتعاون مع قوى معارضة بينها السكرتير العام للجبهة الديمقراطية المعارضة المحظورة والذي أودع السحن مع ١٧ آخرين. وفي محاولة منه لإرضاء معارضيه، أعلن عبد الله في شباط لارضاء معارضيه، أعلن عبد الله في شباط

تجري في ٢٣ آذار (١٩٨٧)، لكنه اشترط ان يكون الترشيح لها إفراديًا. وبنتيجة الانتخابات احتفظت الحكومة بـ٤٦ مقعدًا في المجلس تعادل نسبة ٢٥٪ من اعضائه. وقد طعن مرشحو المعارضة في الانتخابات واتهموا الحكومة بالتزوير وممارسة الارهاب ضد المرشحين من غير مؤيديها. وردت الحكومة باعتقال ٢٠٠ شخص أودع أكثر من ٢٠٠ منهم سجون العاصمة.

سيد محمد جوهر: في اعقاب تجديد أحمد عبد الله رئاسته لست سنوات أحرى في تشرين الثاني ١٩٨٩ . بموجب دستور حديد، عمت البلاد تظاهرات معارضة السياسية. اعتقل في أثنائها زعماء المعارضة السياسية. غير ان حكم عبد الله لم يكمل الشهر نفسه، إذ قام ، ٢٥ من اعضاء الحرس الرئاسي بانقلاب ليلة ٢٦-٢٧ تشرين الثاني قاده بوب دونار حيث قتل عبد الله داخل قصره الرئاسي. وبمقتله انتهت فترة من الاضطرابات في البلاد لكي تفتح صفحة حديدة على مشاكل وقضايا واضطرابات

فبعد الانقلاب مباشرة عين رئيس المحكمة العليا سيد محمد جوهر رئيسًا مؤقتًا إلى حين إجراء انتخابات. لكن دونار قام بانقلاب ثان قُتل خلاله ٢٧ جنديًا من قوات الامن. وواجه الانقلابيون إدانة المحتمع الدولي إلى جانب اتهام دونار نفسه باغتيال الرئيس أحمد عبد الله. وقد تدخلت فرنسا وارسلت وحدات مظلية إلى العاصمة موروني للضغط على دونار الذي وافق على

خطة سلمية غُرضت عليه ليغادر بموجبها البلاد مع مؤيديه. وقد تمّ ذلك في اواسط كانون الاول ١٩٨٩ حيث غادر دونار على متن طائرة عسكرية تابعة لجنوب افريقيا.

بعد رحيل القوات المرتزقة، أعلى سيد محمد حوهر عن الحاجة إلى بقاء القوات الفرنسية لمدة قد تزييد على عامين تتولى في أثنائها تدريب قوات امنية محلية. واعقب ذلك اتخاذ حوهر خطوة انفراجية واسعة نحو جميع الاحزاب السياسية في البلاد حين دعا إلى تشكيل حكومة وحيدة وطنية وافقت عليها جميع الاحزاب. وفي ظل هذه التطورات أعلن حوهر عن الافراج عن جميع السحناء السياسيين. كما تقرر إحراء السحناء السياسيين. كما تقرر إحراء انتخابات في كانون الثاني ١٩٩٠ تنهي نظام حكم الحزب الواحد الذي كان ارساه سلفه عبد الله.

غير ان حكومة جوهر أرجأت موعد الانتخابات مرتين. ثم أجريت في آذار ١٩٩٠ وكان مقررًا ان تجري جولة ثانية إذا حصل أكثر من مرشح على ٥٠٪، غير ان أيًا من المرشحين الثمانية لم يتجاوز هذه النسبة، وفاز جوهر بالمنصب الرئاسي في المحولة الاولى بعد ان حصل على ٣٥٥٪ من اصوات الناخبين فيما حصل منافسه من اصوات الناخبين فيما حصل منافسه للايمقراطية من أجل القمريين على ٤٤٪. وقد شكل جوهر حكومة جديدة شاركت فيها الاحزاب السيق أيدت لاربعة احزاب منها. لكن جوهر اتهم

منافسه عبد الكريم بالسعي إلى إضعاف حكومته، إذ قام مؤيدو عبد الكريم باعمال شغب واشتبكوا مع قوات الامن وقعت خلالها إصابات بين الجانبين. ثم وقع تمرد مسلح يومي ١٨ و ١٩ آب ١٩٩٠، اتهم اثنان من اتباع عبد الكريم بالتخطيط له والوقوف خلفه. وتم اعتقال عبد الكريم إثر المحاولة الفاشلة إلى حانب مجموعة من المرتزقة الاوروبيين حاولوا استفزاز جوهر والضغط عليه لتقديم استقالته، وإقالة وزير

الداخلية ابراهيم هاليدي لتورطه في المحاولة. لكن متاعب حوهر انتقلت إلى داخل البيت الحزبي الذي ينتمي إليه: «اتحاد القمريين من احل التقدم». ففي كانون الاول ١٩٩٠، ترك عضوان في محلس الوزراء هذا الحزب وكونا حزبًا حديدًا معارضًا هو «التجمع من احل الديمقراطية والتغيير» (رشاد)، ومع ذلك لم يتخليا عن حقيبتيهما الوزاريتين. وفي آذار ١٩٩١، اعلنت حكومة حوهر عن نيتها عقد مؤتمر

سيّد محمد جوهر.



يحضره ثلاثة مندوبين عن كل تجمع سياسي بغرض مناقشة صيغة دستورية تعرض على المؤتمرين. وقد تم عقد المؤتمر فعلاً في ايار ١٩٩١، غير ان احزابًا معارضة رئيسية قاطعته.

في ٣ آب ١٩٩١، عاد مسلسل الانقلابات في حلقة جديدة قادها وزير الداخلية السابق ابراهيم هاليدي، وكان رئيسًا للمحكمة العليا. فقد أعلن هاليدي، بقرار المحكمة، عيزل الرئيس جوهبر وعين نفسه رئيسًا مؤقتًا. وقد دانت الحكومة محاولة هاليدي، واعتقل مع عدد من مؤيديه. وشكل جوهر حكومة التسلاف وطني حديدة ضمت وزيرين من «الجبهة الديمقراطية». غير ان حركة المعارضة اتسعت في اواخر ١٩٩١ حتى انها شملت حزب «اتحاد القمريين من احل التقدم» الذي كان يساند جوهر في السابق. وتمكن جوهر من التوصل، في وقت لاحق، مع قادة الاحزاب الرئيسية، إلى اتفاق نص على المبادرة إلى عقد صلح وطيني وتشكيل حكومة اتحاد وطني والتحضير لعقـد مؤتمـر دستوري. وتضمنت المبادرة ايضًا التأكيد على شرعية انتخابات جوهر رئيسًا، في ما تمّ تشكيل الحكومة الجديدة في مطلع ١٩٩٢ بصورة انتقالية وترأسها محمد تقيي وتمثل فيها حزبان مؤيدان لجوهر إلى جانب الاحراب المعارضة. وتولت الحكومة الانتقالية مهمة التحضير لاجراء انتخابات تحدد موعدها في نيسان ١٩٩٢، وكذلك اعداد دستور جدید علی ان یجری تصویت عام على الدستور لنيل الشرعية. ووضع

الدستوور (وهـو الرابـع) وأقـره الشـعب في استفتاء حرى في ٧ حزيران ١٩٩٢.

وتعرض الرئيس سيد محمد جوهر لمحاولتي انقىلاب اخريين في ايلول وتشرين الاول ١٩٩٢. وقاد إحدى المحاولتين نائب الرئيس نفسه عمر تامو الذي كان يشغل منصب وزير الداخلية في الوقت عينه بالتعاون مع أبناء الرئيس السابق أحمد عبد الله. وقد تم إحباط المحاولتين بعد تدخل فرنسي عسكري.

خلال علم 1991 و1997 الطباء شهدت جزر القمر اضرابات الاطباء والمدرسين وموظفي الدولة ما أدّى إلى سوء الحالة الصحية للمرضى وتعطيل مصالح الدولة واغلاق المدارس عامًا دراسيًا كاملاً، ولم تتوقف هذه الاضطرابات إلا في صيف ولم تتوقف هذه الاضطرابات إلا في صيف ضغط الانفاق والحصول على مساعدات خارجية.

وتميزت اجواء الحملة الانتخابية التشريعية (كان الرئيس جوهر قد أجل موعدها ثلاث مرات حتى استقر موعدها في كانون الاول ١٩٩٣) بخطاب سياسي لم يكن مألوفًا من قبل هو الخطاب الاسلامي ممشلاً في حزبي «الانقاذ» و «العدالة» تحريض على استخدام العنف. لكن هذا الخطاب أدّى إلى ظهور خطابات اسلامية مضادة. وجاءت النتيجة فوزًا للموالين للرئيس جوهر الذي عين رئيس حكومة حديدة هو محمد عبده.

الانضمام إلى الجامعة العربية: تابع الرئيس سيد محمد حوهر طلب بهده الانضمام إلى الجامعة العربية، وارسل في العسامين ١٩٩١ و ١٩٩٢ مبعوثين إلى القاهرة والرياض وصنعاء ومسقط لقبول الطلب بعد تجديده مرة أحرى. وانتهز الطلب بعد تجديده مرة أحرى. وانتهز التاسعة والعشرين في القاهرة، في حزيران التاسعة والعشرين في القاهرة، في حزيران ١٩٩٣، فالتقى الرؤساء العرب المشاركين في القمة، خصوصًا الرئيس المصري حسين مبارك، وأمين عام الجامعة العربية، ونجح في مبارك، وأمين عام الجامعة العربية، ونجح في كسب تأييدهم طلبه.

في ۲۰ أيلـــول ۱۹۹۳، وفي دورة الجلس رقم ١٠٠، وافق كل اعضاء مجلس الجامعة على طلب الانضمام الذي قدم للمرة الاولى في السدورة ٦٨ في العام ١٩٧٧. وتحفظ العراق على القرار الذي يحمل الزقم ٥٢٨٠ الذي جاء بناء على الدراسة التي اعدتها الامانة العامة حول استيفاء حزر القمر شروط الانضمام إلى الجامعة. والقي الرئيس جوهر حطابًا باللغة العربية هناً شعبه العربي بالانضمام إلى الجامعة العربية، واعتبر يوم ٢٠ ايلول ١٩٩٣ يوم الاستقلال الحقيقي وليس ٦ تموز ۱۹۷۵ (هكذا باتت حزر القمر تنتظـر شهر آذار ۱۹۹۶ لانعقاد الدورة ۱۰۱ لمجلس الجامعة لتحتل مقعد العضو الرقم ٢٢). وفي ٢٠ تشرين الثاني ١٩٩٣، وأثناء زيارته القاهرة، وقَع وزير خارجية حزر القمر مسلم بن موسى وثيقة انضمام بلاده إلى الجامعة العربية.

وفي اول حديث إلى صحيفة عربية،

هي «الحياة» (العدد ١٩٣٠، تاريخ ١٢ تشرين الثاني ١٩٩٣، ص ٦) ناشد جوهر الدول العربية مساعدة بلاده ومساندته دبلوماسيًا لانهاء الاحتلال الفرنسي لجزيرة مايوته، إحدى الجزر الرئيسية في البلاد، معتبرًا ان هذه المشكلة هي مشكلة عربية واسلامية بقدر ما هي قمرية، إذ ألغت فرنسا تعليم اللغة العربية وفرضت الفرنسية. واتهم فرنسا بمحاولة إشعال الفتنة في بلاده، عبر احزاب المعارضة، بسبب انضمامها إلى حامعة الدول العربية.

في آب ١٩٩٤، زار حوهر، ووزير خارجيت سيد محمد سقاف، العربية السعودية والتقى الملك فهد بن عبد العزيز، واعلن ان «بلاده بعد انضمامها إلى حامعة المدول العربية ومنظمة المؤتمر الاسلامي ورابطة العالم الاسلامي تتطلع إلى دعم ومساندة الدول العربية الشقيقة وعلى رأسها المملكة العربية السعودية في دعم البنية الاقتصادية لجمهورية حزر القمر».

لكن بعد نحو سنة واحدة من الانضمام إلى جامعة الدول العربية وقيام المسؤولين بعدة زيارات لمصر والعربية السعودية، ودعوتهم القادة العرب لمساعدتهم على انهاء الاحتلال الفرنسي لجزيرة مايوته، وفتح سفارات عربية في عاصمتهم موروني، وإحراء استثمارات عربية وخليجية في جزر القمر، صرّح وزير الخارجية والتعاون الدولي محمد السقاق (اواسط ايلول ١٩٩٤) بان بلاده لم تحقق أي فائدة من انضمامها للجامعة العربية، وأشار إلى احتمال اغلاق سفارة بلاده في وأشار إلى احتمال اغلاق سفارة بلاده في

القاهرة. ومما قاله: «إن الحكومات تتعامل معنا باسلوب اللامبالاة في مسألة طلب المساعدات».

الاعتراف باسرائيل: تميز الشهران الاخيران من العام ١٩٩٤ (اي في أحواء، وبعيد، اعلان القمريين عن حيبة أملهم بالمساعدات العربية: فتح سفارات، قضية جزيرة مايوته المحتلة، مساعدات اقتصادية) بحديث علاقات حزر القمر باسرائيل بدءًا من توقيع الرئيس سيد محمد حوهر والسفير الاسرائيلي لدى فرنسا يهودا لانكري اتفاقا يقضى باقامة علاقات دبلوماسية بين جزر القمر واسرائيل، وذلك في باريس في ١٠ تشرين الثاني ١٩٩٤ إثر انتقال الرئيس جوهر إلى بأريس في ختام أعمال القمسة الفرنسية-الافريقية في بياريتز. وبذلك أصبحت جزر القمر ثالث عضو في الجامعة العربية، بعد مصر والاردن، يقيم علاقات دبلوماسية مع اسرائيل.

لكن بعد ثلاثة ايام فقط من توقيعه الاتفاق، أعلن جوهر (وكان لا يـزال في باريس) ان تطبيع علاقات بلاده مع اسرائيل «يتم فقط بعد تسـوية المسائل الـي تشكل حوهر النزاع في الشرق الاوسط، خصوصًا التوصل إلى حـل لمسائلة القـدس يرضي الفلسطينيين، وإلى اتفاقات سلام مع سورية ولبنان في مقـابل اعـادة اراضيهما المحتلة». وفي الوقت نفسه أعلـن وزيـر الخارجية القمرية محمد سعيد السقاف (وكان في زيارة القاهرة) ان الاتفاق الذي وقع في باريس هو «بيان مشترك» فقط.

وغزي هذا التراجع عن تنفيذ الاتفاق إلى «الاستياء البالغ الذي اثاره في الاوساط الشعبية القمرية»، وفي بعض الاوساط العربية». وذهب الامين العام لحزب «جبهة العدالة الوطنية» (معارض) في حزر القمر الشيخ أحمد عبد الله إلى حد اعتبار الاتفاق «حيانة عظمي» و «جريمة مخلة بالشرف».

نهاية عهد الرئيس سيد محمد جوهو: في اواخر آذار ١٩٩٥، اقال جوهـر حكومة رئيس الوزراء محمد حليفة وكلف وزير المال السابق كعب الياشورطي تشكيل حكومة جديدة اقتصرت على أربعة وزراء. وجاءت إقالة حكومة خليفة بعد الانتقادات المتى تعرضت لها واستمرار الاحتجاجات الشعبية ضدها منذ تشرين الثاني ١٩٩٤، وذلك بسبب توقيعها اتفاق إقامة علاقات دبلوماسية منع استراثيل وفشل بينع شركة الخطوط الجوية التابعة لجزر القمر اسطولها الجوي (يضم طائرتين فقط، للنقل الداخلي) بعد فضح البرلمان هوية المشتري رولان انه مطلوب اعتقاله في عواصم عدة، وكانت وزارة الخارجية منحته وعائلته حوازات سفر دبلوماسية. وقد اتهمت احزاب المعارضة وزير الخارجية، السقاف، بأنه وراء الاتفاقين مع اســراثيل ومـع رولان أشيلي. واتهمته ايضًا باستبعاد العناصر التي تتحدث اللغة العربية من ديوان وزارتم وسفارات جزر القمر.

في ۲۸ ايلول ۱۹۹۰، قامت مجموعة مسلحة بقيادة المرتزق بوب دونار، بمحاولة انقلابية واحتجزت الرئيس سيد محمد حوهر. وقام وزير الداحلية السابق أيوب كومبو بدور المفاوض بالنيابة عن الانقلابين. وكان تامو سجن بعد محاولة انقلاب في ايلول ١٩٩٢، واطلقه المتمردون في سجن موروني فور وقوع العملية الانقلابية.

وقبل ايام من الانقلاب (ايلول ١٩٩٥)، تواترت أنباء عن عزم الرئيس حوهر السماح بانشاء مصرف لتبييض اموال المافيا الروسية في موروني، وعن عزمه ايضًا خوض الانتخابات الرئاسية المقررة في نيسان ١٩٩٦ على رغم الاستياء الذي يثيره إمعان مساعديه في الفساد.

بعد نحو اسبوع من وقوع الانقلاب وسيطرة الانقلابيين على مرافق البلاد، وصل ۲۰۰ جندي فرنسي إلى مورونسي على منن طائرات عسكرية وسفينتين حربيتين. وسيطر الفرنسيون بسرعة على الوضع واستسلم لهم الانقلابيون وحلفاؤهم المرتزقة. وأيدت الجامعة العربية حق حزر القمر في طلب تدخل فرنسا لاعادة الشرعية في موروني. إذ إن هذا التدخل «جاء تلبية لطلب رئيس الوزراء القمري كعب الياشورطي الندي بات يشغل منصب الرئاسة بصفة موقتة نظرًا إلى تعذر ممارسة جوهر صلاحياته». وكان الياشورطي لجأ فور وقوع الانقلاب إلى مقر السفارة الفرنسية. وأعلن في ٣ تشرين الاول ١٩٩٥ توليه الرئاسة وطلبه «من فرنسا تطبيق المعاهدة الدفاعية الموقعة في ١٩٧٨ التي تخول جزر القمر المطالبة بتدخل عسكري

فرنسي في حال تعرضها لغزو خارجي. وهذا هو الحال، لأن المجموعة التي يتزعمها دونار مؤلفة من أجانب».

أما رئيس الجمهورية سيد محمد حوهر فقد أفرجت عنه قوات التدخل الفرنسي ونقلته إلى جزيرة رينيون. ومن هناك أعلن انه سيعود إلى موروني في ٢٤ تشرين الاول ١٩٩٥. لكن في اليوم الذي سبق موحد عودته طلبت حكومة كعب الياشورطي منه عدم العودة إلى حين توافر الظروف المناسبة لذلك.

وفي آذار ١٩٩٦، حمرت انتخابات رئاسية فاز بها الرئيس الحالي محمد تقي عبد الكريم، وهو مهندس زراعي ويرأس حـزب الاتحاد الوطني الديمقراطي (U.N.D.C.).

بوب دونار: إسمه الحقيقي جيلبير بورجو. ولد في إحدى قرى حنوب غربي فرنسا في ٧ نيسان ١٩٢٩. التحق حنديًا بسلاح البحرية الفرنسي، وحارب في الهند الصينية والجزائر. بعد إعادته إلى بلاده و تسريحه عمل شرطيًان وسرعان ما تقاعد.

في مستهل الستينات تحول دونار بائعًا لآلات المطابخ الحديثة. ويبدو انه كان سئم عمله عندما قرا اعلانًا في ١٩٦٥ نشرته إحدى الصحف لشركة التعدين التي كانت تقوم بنشاط كبير في مقاطعة كاتنغا في زائير. كانت الشركة تبحث عن «حراس أمنيين». ومنذ ذلك الوقت لم يعد يعشر لدونار على أثر في باريس. بعد ستة أشهر فقط ظهر في زي ضابط مظلات، وسمّى نفسه «الكولونيل بوب»، وبدأ يمارس نفسه وبدأ يمارس

مهماته قائدًا لإحدى عصابات مقاطعة كاتنغا. وأضحى من المستشارين المقربين إلى زعيم متمردي كاتنغا مويس تشوميي.

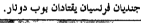
أثناء بقائه في الكونغو البلجيكي (زائير حاليًا) أصيب في ظروف غامضة برصاصة في رأسه، وتوارى عن الانظار شهورًا عدة. وعندما عاود الظهور عثر عليه في اليمن حيث كان يتولى تدريب قوات الامام المناهضة للتدخل المصري.

راجع دونار حساباته ومكاسبه من عمليتي الارتزاق في الكونغو واليمن، فقرر العودة إلى بلاده حيث حصل على وكالة لبيع سيارات «ستروين» قرب مسقط رأسه. وأغراه النجاح بأن يرشح نفسه عمدة للقرية، غير ان الحظ لم يحالفه.

عاودت شهوة المغامرة فأجرى اتصالات مع زعيم حركة بيافرا الانفصالية الخنرال أوجوكو، وعلى الأثسر

تفرغ لتجنيد مرتزقة للعمل في بيافرا حيث دارت أعنف حرب أهلية شهدتها القارة الافريقية. وكان في الوقت نفسه يخطط للقيام بعمليات تخريبية في ليبيا.

غير ان اول تغيير انقلابي ملموس كان وراءه دونار حدث بعد ١٠ سنوات من وصوله إلى افريقيا. ففي ١٩٧٥، نفذ انقلابًا في جزر القمر اطاح حكومة الرئيس أحمد عبد الله. وانتقل الكولونيل دونار بعد ذلك إلى الغابون حيث اختاره رئيسها الحاج عمر بونغو مستشارًا خاصًا له. ومن هناك خطط لعملية فاشلة للسيطرة على إقليم كابيندا الانغولي الثري بالنفط. وفي ١٩٧٧، جنّد فرقة من المرتزقة نفذت محاولة انقلاب في جمهورية بنين هدفت إلى إطاحة في جمهورية بنين هدفت إلى إطاحة حكومتها الشيوعية. غير ان الاخيرة استعانت بقوات كورية شمالية احبطت الانقلاب.

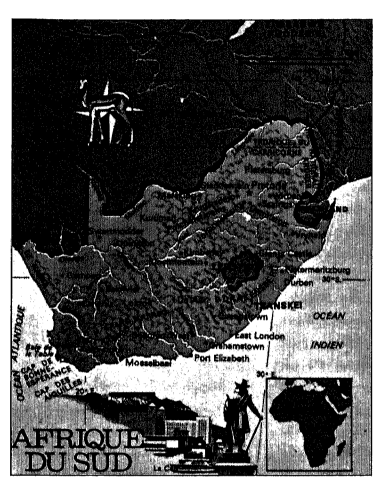




إثبر تلك الاخفاقيات قيرر المغيامر الفرنسي العسودة إلى مسرح عملياته الرئيسي: حزر القمر. وفي ايار ١٩٧٨، نفذ انقلابًا عسكريًا أطاح الرئيس على صويلح الذي قتل أثناء الاشتباكات. وذكر المرتزقة ان صويلح سقط أثناء محاولته الفرار. وقرر دونار على الأثر إعادة الرئيس أحمد عبد الله إلى السطة، لكن إسميًا، إذ ظل هو الرئيس الفعلي. ولترسيخ اقدامه وتعزيز تحالفاته بـين سكان الارخبيل تزوج من إحدى فتيات جزر القمر، وأعلن انه اعتنق الاسلام. وبدأ يتلقى مساعدات تشمل الاسلحة والاموال من جنوب افريقيا قبل انهيار نظام الأقلية البيضاء. واحتفظ لنفسه بمنصب رئيس الحرس الجمهوري، وهي القوة العسكرية الوحيدة في جيزر القمير، وقوامها ٢٠٠ رجل. وإثر محاولة انقلاب فاشلة وغامضة قتل الرئيس أحمد عبد الله في حضور دونـــار في ١٩٨٩. وشنت منظمة العفو الدولية حملة شديدة على نظام دونار الذي اتهمته

بتعذیب خصومه. وإزاء ذلك مارست فرنسا وجنوب افریقیا ضغوطًا شدیدة علیه اسفرت عن ارغامه علی مغادرة جزر القمر لیقیم فی ضیعته الخاصة قرب بریتوریا، ولیعلن، فی ۱۹۹۳، انه قرر التقاعد. غیر ان انقلابه الأخیر (۱۹۹۹) وهو السابع عشر فی سلسلة مغامراته فی شتی انحاء افریقیا فی سلسلة مغامراته فی شتی انحاء افریقیا حیاء لیؤکد انه لم یتقاعد بعد (مین «الوسط»، العدد ۱۹۳، تاریخ ۹ تشرین الاول ۱۹۹۹، ص ۱۳).

هذه المرة، بدا ان جميع الاحزاب في حزر القمر رفضت وجود المرتزقة وعلى رأسهم بوب دونار. وقد اقتادتهم (نحو ٣٥ شخصًا جميعهم تقريبًا فرنسيون) قوات التدخل الفرنسية إلى فرنسا، التي وصلوا إليها في ١٤ تشرين الاول ١٩٥٥، وادعتهم السحن. وسحن دونار كذلك لانتهاكه شروط حكم سابق بسحنه خمس سنوات مع وقف التنفيذ يحظر عليه مغادرة البلاد من دون إذن من القاضي.



# جنوب افريقيا

#### بطاقة تعريف

الاسم: «أزانيا» (Azania) في لغة قبائل البانتو، وهو الاسم الذي اطلقته عدة منظمات للسود على البلاد. و «جنوب افريقيا البريطانية» حتى ١٩١٠. و «اتحاد جنوب افريقيا» بين ١٩١٠ و رجمهورية جنوب افريقيا» منذ ١٩٦١.

الموقع: في أقصى حنوبي القارة الافريقية. طول شاطعها على المحيط الأطلسي ٢٧٨كلم، وعلى المحيط الهندي ٢٠٨٧كلم. وتحيط بها موزمبيق (طول حدودها معها ٨٨٤كلم)، سوازيلاند (٤٧٠كلم)، زيمبابوي (٢٠٠كلم)، بوتسوانا (٥٠٠كلم)، ليسوتو

(٧٨٠کلم، وهي حيب داخلي تحيط بها جنوب افريقيا من کل الجهات).

المساحة: مليون و ٢٢١ ألفًا و٧٧كلم م.. العاصمة: بريتوريا. أهم المدن: كــاب (الــرأس)، حوهانسبورغ، دوربـان، وغيرهــا (راجــع بـــاب

«مدن ومعا لم»).

السكان: او احر نيسان ١٩٩٤، وفي أحواء انشداد العالم إلى الحدث التاريخي المصيري (الانتخابات) في جنوب افريقيا الذي نقل هذه البلاد من حكم الأقلية البيضاء إلى حكم الأكثرية السوداء، سيل من الكتابات والدراسات تناقلتها وسائل الاعلام العالمية حول

مختلف شؤون وقضايا جمهورية حنوب افريقيا، منها تلك المتعلقة بالتوزيع السكاني، ومنها نستخلص التالي:

يعد سكان جنوب افريقيا ٣٨ مليون نسمة (كان ذلك في نيسان ١٩٩٤، والتقديرات اليوم-اواسط ١٩٩٦-تشير إلى انهم بلغوا نحو ٣٨ مليونًا)، توجه منهم ٣٢ مليونًا إلى صناديق الاقساراع (في ٢٧ نيسان ١٩٩٤) في اول انتخابات متعددة الاعراق، أي خليط من السود (٢٥٪) والبيض (١٤٪) والخلاسيين والآسيويين

ينتمي السكان السود (٢٨ مليونًا) إلى تسعة اعراق ويتحدثون ١٢ لغة. وتشكل قبائل الزولو أكبر القبائل السوداء ويبلغ عدد افرادها ٩ ملايين نسمة يعيش ثلثاها في إقليم ناتال. وتعتبر الزولو، نظرًا إلى سمعتها وتاريخها القتالي، أقوى القبائل في البلاد وأكثرها نفوذًا. وبين الزولو الذين يتحدثون لغتهم الخاصة (زولو) من يؤيد حزب «إنكاثا» المحافظ بزعامة ملك الزولو غودويل زويليتيني، وبينهم من يؤيد حزب غودويل زويليتيني، وبينهم من يؤيد حزب مانديلا. وتسببت الخلافات بين هذين الحزبين في أعمال عنف يشهدها إقليم ناتال منذ ١٩٨٥.

وتعتبر قبيلة خوسا التي ينتمي إليها مانديلا ثاني أكبر القبائل في البلاد وتعد نحو ٦ ملايين نسمة معظمهم يشكلون قاعدة حزب المؤتمر الوطني. وبين الده ملايين و ٠٠٠٠ ألف من البيض هناك ١٨٠٠ من الأفريكانيين من احفاد المستعمريين الهولنديين والفرنسيين والألمان الذين وصلوا إلى البلاد في القرن السابع عشر. أما نسبة الـ٠٠٠ الباقية من البيض فهي من أصل بريطاني بشكل الساسي. ويتحدث الأفريكانيون لغتهم الخاصة (الأفريكانية) وهي لغة مشتقة من الهولنسدية.

وأدت مواجهاتهم الطويلة مع السود والناطقين بالانكليزية إلى انتصار الحزب الوطني في ١٩٤٨ وإلى إقامة نظام الفصل العنصري «أبارتيد» (Apartheid). أما اليوم فان الغالبية منهم تطالب بحق تقرير المصير وإقامة الدولة الأفريكانية.

أما الناطقون بالانكليزية وعددهم نحو مليوني نسمة، فأقاموا امبراطوريات اقتصادية قوية بفضل مناحم الذهب والألماس التي يسيطرون عليها.

والخلاسيون الذين يصنفون بسين الملونسين فهم احفاد المستعمرين البيض من علاقات بالسود ابناء البلاد أو من العبيد الذين تم استقدامهم من ماليزيا أو من مناطق افريقية أحرى، ويبلغ عددهم نحو ٣ ملايين. وقد تم بصورة تدريجية اعتبار كل الذين لم يستطيعوا إيجاد مكان لهم بين البيض أو الهنود أو السود في عمداد الخلاسيين. وتعيمش نسبة ٨٠٪ ممن الخلاسيين في إقليم الكاب في الجنوب، وهمم يتكلمون الأفريكانية ويتبعون الكنيسة الاصلاحية الهولندية. وعارض الخلاسيون الذين نمت بينهم طبقة متوسطة كبيرة المؤتمر الوطيي الافريقي بسبب علاقاته مع الحزب الشيوعي. أما الهنبود، الذيبن يعبدون نحسو مليبون نسمة ويقيمون في إقليم ناتال، فقد وصلوا إلى حنوب افريقيا على دفعتين اعتبارًا من ١٨٦٠: الاولى كانت يدًا عاملة في زراعة قصب السكر، الثانية تعاطت التحارة وقدمت إلى البلاد بعد ذلك بسنوات. ومنـذ ١٩٨٤، بـدأت سـلطة البيـض تمنح الخلاسيين والهنود تمثيلًا في البرلمان ذي الجالس الثلاثة بينما بقى السود مستبعدين عن أي تمثيل برلماني.

٨٦٪ مسيحيون يتوزعون على الكنائس الأفريكانية المستقلة، وعلى الكاثوليك، والمشودين، والاصلاحين، والأنغليكان،

والمعمدانيين، واللوثريين...

٣٢٪ غير مسيحيين ويوتوزعون على: مسلمين، هندوس، يهسود (نحو ٢٠ ألفًا)، بوذيين، ومعتقدات دينية إحيائية محلية أخرى (راجع باب «معالم تاريخية» بالنسبة إلى المسلمين في حدوب افريقيا).

النظام: قبل انتخابات نيسان ١٩٩٤: جمهورية منذ ٥ تشرين الاول ١٩٦١. الدستور المعمول به (أقره استفتاء ٢ تشرين الثاني ١٩٨٣، ودحل حيز التنفيذ في ٣ ايلول ١٩٨٤) يستوحى القيم المسيحية والحضارية ويضمن المساواة أمام القانون. السلطة التشمريعية: برلمان من ٣ مجالس ينتخب اعضاؤه لمدة ٥ أعوام: الجمعية العمومية من ١٧٨ نائبًا أبيض (مقاطعة الكاب ٥٦، الناتال ٢٠، أورانج ١٤، ترانسفال ٧٦، و٤ نواب يعينهم الرئيسس و٨ ينتخبون ويمثلون الاحمراب)؛ وبحلس المثلين: ٨٥ عن الخلاسيين، ٨٠ منهم ينتخبون، و٢ يعينهما الرئيس وس يمثلون الاحراب؛ بملس المندوبين: ٥٤ عضوًا يمثلون الهنبود. أدان مجلس الأمن الدولي (١٣ صوتًا وتغيب صوت الولايات المتحدة وصوت بريطانيا) هذا الدستور واعتبره مناقضًا لمبادىء ميشاق الامم المتحدة. السلطة التنفيذية: رئيس الجمهورية، تنتخبه لمدة ٥ أعوام هيئة انتخابية مكونة من ٥٠ عضوًا من البيض، و ٢٥ من الخلاسيين و١٣ من الهنود، وأعضاء هذه الهيئة تختارهم الجحالس البرلمانية الخاصة بهم (السود غير ممثلين) من دون ان يكونـوا حكمًا اعضاء في هذه الجحالس. ويساعد الرئيس مجلس تنفيذي من ١٥ عضوًا يعينهم الرئيس، و٣٥ تنتخبههم الجحالس البرلمانيـة و١٠٠ تختـارهم المعارضة. الجحلس الرئاسي: من ٦٠ عضوًا، منهم ٣٥ تنتخبهم الجالس البرلمانيمة الثلاث (٢٠) أبيض، ۱۰ خلاسيين وه من الهنود)، و۲۵ يعينهم الرئيس بينهم ١٠ من بين ممثلي احزاب

المعارضة. كوديزا (مؤتمر من احسل جنوب افريقيا ديمقراطية)، نشأ في ٢٠ كسانون الاول ١٩٩١، ومكون من مثلين للحكومة ولـ٩١ تنظيمًا سياسيًا. بعد انتخابات نيسان ١٩٩٤: انتخابات ۲۱-۲۸ نیسان ۱۹۹۶ دفنت نهائیًا نظام الفصل العنصري (أبارتيد Apartheid) بعد ان كان ألغى رسميًا في ١٧ حزيسران ١٩٩١، وذلك بالانتصار الكاسح الذي أحرزه حزب المؤتمر الافريقي بزعامة نلسون مانديلا في هذه الانتخابات، وبانتخاب مانديلا رئيسًا للجمهورية بعد ذلك بايسام، أي في ١٠ ايسار ١٩٩٤. ومنـذ مطلع ١٩٩٤، ألغيي «البرلمسان الثلاثي» (البيض، الخلاسيون، الهنود. استبعاد كلى للسود)، ما جعل السلطة، ولاول مرة في تاريخ البلاد، تُمارس على اساس انها سلطة وطنية موحدة ومتمتعة ببنى سياسية وادارية ذات قرارات مطبقة على جميع المواطنين من دون أي تفرقة. كما جرى وضع عُلْم جديد لا يوحى بأي تفرقة أو غلبة أو ثـأر. وحـرى ايضًا إلغاء نظام البانتوستان (راجع باب «الأبارتيد» بعد النبذة التاريخية)، فأعيد دبحها لتشكل «الاراضي الوطنية». فكل جنوب افريقي أصبح مواطنًا في دولة موحدة هي «جنوب افريقيا». لكن جميع هذه الامور لم تحر بسهولة و لم تنرسُ بعند على شاطىء أمين. فثمة صعوبات هائلة لا ترال تعترض تطبيقات النظام الجديد، فحنوب افريقيا تواصل بحثها عن ذاتها لكن على قواعد جديدة لا تعرف مثيلاً لها في التاريخ السياسي. ذلك ان كل تصنيف مبسط للجنوب افريقيين يعتمد معيارًا وحيدًا لا معنى له. فكل مواطن جنوب افريقي يراكم في شخصه عدة هويات: دينية، ثقافية، لغوية، إتنية... تربطه ليس بشبكة اجتماعية واحدة، بل بعدة شبكات، ما يجعل هامش التحالفات والمصير واسعًا جدًا.

الاحزاب: راجع باب «معالم تاريخية».

الاقتصاد: تشكل الغابات ۱،۱ مليون هكتار من اراضي البلاد، والاراضي المروية ١٠٥٥ مليون هكتار، مليون هكتار، والمراعي ٢،٠٠ مليون هكتار، معدل الانتاج السنوي من الذرة ٧،٧ مليون طن، والقمح ١،١٠ مليون طن، والسكر ١٨٠١ مليون طن، والبطاطا (٤،١)، والقطن، والكرمة (٩،١)، وغيرها من الفواكه والخضار بحيث تشكل وغيرها من الفواكه والخضار بحيث تشكل العالم. وتنتج نحو مليار و ٢٠٠ مليون متر مكعب من أخشاب البناء، ونحو مليار و ٢٠٠ مليون متر مكعب من اخشاب البناء، ونحو الميار و ٢٠٠ مليون متر وتربية الماشية وصيد السمك (نحو ٨٠٠ ألف

أهم مناجم البلاد مناجم الذهب التي يعمل فيها نحو ٣٠٠ ألف من أصل نحو ٢٥٠ ألف عامل يعملون في مختلف انواع المناجم. أول منحسم للذهب اكتشف في ١٨٧١ في مقاطعة ترانسفال. ويشكل ذهب جنوب افريقيا ٤٠٪ من الاحتياطي العالمي و٤٠٪ من الانتباج العالمي. وهناك ٦٦ منحمًا للألماس الذي يشكل ٢٤٪ من الاحتياطي العالمي، ويبلغ متوسط إنتاجه السنوي (في العشــر سـنوات الأحـيرة) في جنوب افریقیا نحو ۸ ملایین و ۲۵۰ قیراطًا. الفحم: ١١٠ مناجم عاملة، ويبلغ احتياطيه نحو ١١٥ مليار طن مما يجعل حنوب افريقيا في المرتبة التاسعة عالميًا من حيث امتلاكه. وهناك مناجم الكروم، والمنغنيز، والاورانيوم، والحديد، وغيره. والبلاد غنية بالغاز الطبيعي، وفي السنوات الأحيرة بدأت صناعات حديثة تعمل على تحويل الغاز الطبيعي إلى نفط. وهناك اربع مناطق صناعية كبرى: في الترانسفال صناعات ثقيلة ومنحمية، في الكاب صناعات غذائية، في دوربان صناعات للسفن ومصافي النفط وللورق، في بمورت اليزابت وبريتوريا مصانع السيارات.

المرتبة العالمية من حيث الانتاج: حنوب افريقيا الاولى في الذهب، الخامسة في الفحم، السابعة في النيكل والحديد، الثالثة عشر في قصب السكر، الرابعة عشر في الـذرة (راجع «جوهانسبورغ» في باب مدن ومعالم).

كانت الامم المتحدة فرضت في ١٩٧٧ حظرًا «اختياريًا» على حنوب افريقيا بسبب نظام الفصل العنصري (ابارتيد) الذي كانت تنتهجه حكومتها، ولجأت (الامم المتحدة) إلى تشديد هذه الاحراءات وفرض حظر واسع النطاق بموجب القرار رقم ٢٥ الصادر عن مجلس

ومع إجراء الانتخابات الديمقراطية زنيسان ١٩٩٤)، زالت مسبررات الحظر والقيرود الاقتصادية المفروضية على التعامل مع جنوب افريقيا. وتزامن هذا التحمول مع تنافس الدول الغربية على الاستفادة من الفرص الاستثمارية المتي اخذت تبرز في السوق النامية في هذا البلسد. وتركزت انظمار المستثمرين الدوليين حصوصًا على المشاريع الطموحمة للتنميمة الاحتماعيمة والاقتصادية التي اعلنت عنها السلطات الجديدة المنتخبة. وأحدنت جنسوب افريقيا تستقطب استثمارات ضخمة (بريطانية علمي وحمه الخصوص، ثم فرنسية واميركية) بحثًا عن فـرص عمل في هذه الدولة التي تعتبر واحمدة من أكثر الدول الافريقية تقدمًا على صعيد التكنولوجيا واليد العاملة المؤهلة والقوانين المالية والمصرفية. وجنوب افريقيا تعتبر المنافس الافريقي الوحيل للدول الصناعية خارج القارة.

يرى المسؤولون في جنوب افريقيا ان القضاء على هيمنة البيض على الاقتصاد يحتاج إلى المساعدات الخارجية في الدرجة الاولى، لا سيما تلك التي تركز على مساعدة المنشآت الصغيرة والمتوسطة التي لا تحتاج إلى الكتير من الاستثمارات والتركزات الرأسمالية لدى الفئات

الدنيا من المواطنين السود.

ويجمع المستثمرون على الاهمية الاقليمية التي يرتديها الاقتصاد في حنوب افريقيا، قياسًا إلى بقية الاقتصادات المحاورة المتخلفة عنه صناعيًا واداريًا وبنيويًا. ذلك ان حنوب افريقيا تشكل نقطة انطلاق للانتعاش الاقتصادي في كامل منطقة افريقيا الجنوبية.

وتسهّل عودة جنوب افريقيا إلى الكومنولت البريطاني واستعادة عضويتها فيه في اول حزيران ١٩٩٤ بعد قطيعة استمرت ٣٣ عامًا، استفادتها من الخبرات والمساعدات التي تقدمها وزارة التجارة والصناعة البريطانية والتي صنّفت جنوب افريقيا ضمن لائحة من ٨٠ سوقًا تحتل الاولوية في العالم.

لكن ثمة مشكلة مالية ذات إنعكاسات إقتصادية بالغة اخذت، بدءًا من صيف ١٩٩٦، تشغل بال المسؤولين في جنوب افريقيا، إذ أصبحت هذه الجمهورية الديمقراطية الجديدة، بعد سنتين من فتح حدودها، مركزًا لتبييض الاموال لخلو تشريعاتها من قوانين حاصة بمكافحة هذا النوع من الجرائم. ولأن تبييض الاموال لا يعتبر بحد ذاته عملا مخالفًا للقانون إلا إذا كان مرتبطًا بتحارة المخدرات فمن الصعب تقدير قيمة العملات الصعبة «القذرة» التي تمر في حنوب افريقيا لاعادة ادعالها بعد ذلك في الاقتصادات الغربية. لكن الخبراء يؤكدون تزايد الحسابات الدولية الغامضة في المصارف الجنوب افريقية. وتعترف السلطات بحجم هذه الظاهرة وتبدي قصيمها على التصدي لها.

## نبذة تاريخية

قديمًا: وحدت بقايا هياكل بشرية في منطقة ستركفونتاين في جنوب افريقيا، وهي شبيهة بتلك التي اكتشفت في منطقة أولدوفاي من أعمال تنزانيا. ومع ذلك، لا يزال العلم عاجزًا عن كشف الانسان الاول الذي قطن جنوب افريقيا.

يبدأ المؤرخون الاوروبيون تأريخهم

لجنوب افريقيا بالقول إن أقدم سكان هذه المنطقة المعروفين هم البوشيمان الذين لا ينتسبون، إتنيًا، إلى العنصر الأسود، والذين كانوا يعيشون سابقًا في أنحاء افريقيا الشرقية والجنوبية. وعندما بدأت قبائل البانتو تترك مناطق البحيرات الكبرى في قلب القارة، وتفد إلى الجنوب، طردت البوشيمان باتجاه الاراضي الجدباء المحيطة بالرأس (Cap) أو باتجاه صحاري الكلاري. وعندما بدأ الاوروبيون يتوافدون حوصر من بقى من

البوشيمان بين فكي الكماشة. وهناك من هم اليوم من اصل البوشيمان في ناميبيا وفي بوتسوانا.

أول القادمين الاوروبيين: شكل اكتشاف برتولومور دياز لرأس الرحاء الصالح، في ١٤٨٨، اول اتصال للاوروبيين بجنوب افريقيا. وبعد عشر سنوات، وصلها ايضًا فاسكو دي غاما. إلا ان البرتغاليين لم يبذلوا أية محاولة لاستعمار منطقة حنوب افريقيا.

في القرن السابع عشر، احتاج الهولنديون والانكليز، الذين كانوا يتنافسون على استعمار مناطق الشرق الاقصى، إلى محطات لتموين سفنهم. فقررت الشركة الهولندية لجزر الهند الشرقية، في ١٦٥٢، ان تجعل من نقطة في رأس الرجاء الصالح إحدى محطات تموين سفنها. فأرسلت إلى هناك ثلاثة مراكب تنقل مستوطنين بقيادة المولندي جان فان ريبيك. ومنذ وصولهم، المأوا ببناء قلعة دفاعية في الكاب في أقصى جنوبي جنوب افريقيا، وزرعوا بعض الحقول وربوا الماشية لتقديم المؤونة الغذائية لطواقم المراكب الهولندية المتوجهة إلى الهند.

التوغل: بعد سنوات، غادر بعض المستوطنين الهولنديين القلعة وتوغلوا قليلا في البلاد موسعين من نطاق حقول الزراعة وتربية الماشية، إضافة إلى إقامتهم بعض الاتصالات التجارية مع السكان المحليين الأفارقة الذين كانوا يلتقونهم.

وما هي إلا سنوات قليلة حتى بدأ

يلتحق بالمستوطنين الهولنديين مستوطنون أوروبيون أكثريتهم الساحقة من طائفة الهوغونو الفرنسيين الذين طُردوا من فرنسا بسبب الاضطهادات الدينية التي كانت تمزق البلاد في نهاية القرن السابع عشر.

ومع تزايد عدد الاوروبيين في منطقة رأس الرجاء الصالح (الكاب)، أخذ يظهر بينهم ميل للابتعاد عن منطقة الكاب والافلات من هيمنة الشركة الهولندية عليهم، خاصة وانهم بدأوا يستشعرون قوتهم العددية قياسًا على عدد الهولنديين. وعلى قدر ما كانوا يتوغلون في البلاد كانوا يصطدمون بالسكان السود الذين كانوا يسعون ايضًا وراء المراعي والمياه لماشيتهم.

السيطرة: بدأت تظهر في لغة المستوطنين هناك لفظة «بوير» (Boer) وهي تعني باللغة الهولندية «المزارعين»، وسرعان ما توسع استعمالها ومعناها حتى اصبحت تشير إلى المستوطنين الاوروبيين هناك. ومع تكاثر البويسر وتشبثهم بالاراضي اليي استحوذوا عليها، وبالعقيدة البروتستانتية، ومع الرخاء الذي أتاحته لهم الارض الجديدة والرغبة في عزل أنفسهم عن الخصية والرغبة في عزل أنفسهم عن الافريقيين، تكون لدى البوير شعور كثيرًا ما عبروا عنه هم أنفسهم وما كتبه عنهم المؤرخون، شعور بانهم «شعب الله المختار».

خلال الحروب النابوليونية، اشترت إنكلترا مستعمرة الكاب، من هولندا، التي أصبحت رسميًا من الممتلكات البريطانية. عوجب مؤتمر فيينا (١٨١٥). واخل

الانكليز يتزايدون في الكاب، كما احـــذ تململ الهولنديين (البوير) يــتزايد بـدوره مـن القادمين الجدد.

أما تسخير الأفارقة السود للعمل في المزارع فكان في تزايد وفق الحاجمة المتزايدة مع توسع مزارع المستوطنين. وقله لجلب أرقاء هؤلاء، إضافة إلى ذلك، إلى جلب أرقاء آخرين من مناطق آسيوية، واستباحوهم إلى درجمة معاشرة نسائهم دون ضوابط. فظهرت مع الزمن، نتيجة لهذه العلاقة، جماعة أخرى هي «الملونون»، وتسمّى في جماعة أخرى هي «الملونون»، وتسمّى في منوب افريقيا «حريكاي» وهي أقرب في المعنى إلى «او لاد الحرام»، وينظر إليهم البيض نظرتهم إلى السود والآسيويين سواء البيض نظرتهم إلى السود والآسيويين سواء بسواء (أتاح البريطانيون بعمد ذلك بحموعات كبيرة من الهنود فرص السكن والعمل في جنوب افريقيا لمساعدتهم على إدارة الارض الجديدة).

نزاعات الانكليز –البويو: لم يمض وقت طويل من شراء انكليزا لمستعمرة الكاب و «تشريعها» لها بموجب مؤتمر فيينا، حتى دخلت المحموعتان الاوروبيتان في جنوب افريقيا: الانكلييز والهولنديون (البوير)، في نزاع مفتوح. ففي حدود برابوير)، قرر عدد كبير من البوير مغادرة الكاب. وبين ١٨٣٥ و١٨٣٨ سلكت مئات العربات المحمّلة بالبوير طرق الشرق وطرق الشمال تاركة وراءها منطقة الكاب بيد الانكليز. وقد دعيت هذه المحرة بيلا حلة الكبرى».

أسس البوير في المناطق التي قصدوها،

بعد حروب عديدة مع السكان السود الاصليين، جمهوريات مستقلة، وعلى الأخص دولة أورانج الحرة، وجنوب افريقيا أو ترانسفال.

ولأن القوة البريطانية كسانت هيي القوة الصاعدة حلال القرن التاسع عشر، وهي سيدة البحار، فقد اتسعت شهيتها لعدم الاكتفاء بمنطقة الكاب في حنوب افريقيا ولابتلاع البلاد بكاملها. وعلى الرغم من ان مؤتمر برلين (١٨٨٤-١٨٨٨) قد نظم تقسيم النفوذ الاوروبي في القارة الأفريقية بسين الدول المنافسة، إلا ان الربع الاخير من القرن التاسع عشر قد شهد تفوقًا دبلوماسيًا وعسكريًّا بريطانيا، وأصبح التسابق على السيطرة على ارض الجنوب الافريقي بين كل من البرتغال والمانيا وبريطانيًا هو الأكثر حدة، وكانت الأخميرة هي الأوفر حظًا في جنـوب افريقيــا. والامـر لم يكن سهلاً، إذ قاوم السكان البيض (البوير) النفوذ البريطاني الجديد. ما نتج عنه نشوب حرب ضروس بين القوات البريطانية وبين البويس، عرفت في التاريخ بـ«حـرب البوير» بين ١٩٠٢-١٨٩٩ (راجع: معالم تاريخية)، وقاسى منها البريطانيون كما قاسى الأفريكانر أو البوير. أما القسوة الهائلة فقد وقعت على القبائل الافريقية. خاصة قبائل الزولو التي تصدت للمستعمرين البيض .مختلف جنسياتهم.

التسوية «البيضاء»: إتحاد جنوب افريقيا: في نهاية صراع البيض (البريطانيين والأفريكانر أو البويس) في ما بينهم، غلبوا

مصالحهم الدائمة والطويلة الأمد، فتوصلوا إلى تسوية تاريخية، حيث قبل البوير الارتباط بالتاج البريطاني، وفي الوقت نفسه قبل البريطانيون بالحفاظ على هوية الأفريكانر فتبقى لغتهم هي اللغة الرسمية للبلاد مع احتفاظهم باستقلال كنائسهم. وأقيم نظام سياسي دستوري برلماني يقتصر على البيض فقط: في ١٩١٠، شكلت دولة أورانج الحرة، وترانسفال، ومستعمرتا الكاب وناتال البريطانيتان دولة متحدة باسم «اتحاد جنوب افريقيا»؛ ودخل دستورها حيز التنفيذ في ٣١ ايار ١٩١٠.

بين الحويين العالميتين: خلال الحرب العالمية الاولى، قاتلت جنوب افريقيا إلى جانب البريطانيين (على رغم تمرد بعض البوير). وقامت عصبة الامم في ١٩١٩- ١٩٢٠ بوضع المستعمرات الالمانية في جنوب غربي افريقيا (ناميبيا) تحت انتداب اتحاد جنوب افريقيا.

ومع تسلم الجنرال هرتسوغ مقاليد السلطة في اتحاد جنوب افريقيا، خلفًا للجنرال سمطس، في ١٩٢٤، بدأ بفرض برنامج عنصري منهجي ومتشدد. كما تمكن، في ١٩٣٤، من تعديل نظام الدومينيون، وتكريس السيادة الكاملة الداخلية والخارجية لاتحاد جنوب افريقيا. وابتداء من هذه السنة (١٩٣٤)، بدأ هرتزوغ يعدل من سياسته المتشددة، ما اثار حفيظة المتطرفين الذين شكلوا الحزب «القومي النقي» بزعامة الدكتور مالان الذي كان يهدف إلى تحقيق فصل عنصري

منظم بين الاجناس عـرف باسـم «أبـارتيد» (راجع: معالم تاريخية).

التزم هرتزوغ موقف الحياد من الدول المتصارعة في الحرب العالمية الثانية. لكن خليفته سمطس (الذي انتخب من حديد في ١٩٣٩) اخذ حانب الحلفاء على الرغم من المعارضة الشديدة التي لقيها من «القوميين الأنقياء» الذين دعوا لتأييد المانيا النازية. وبعد الحرب مباشرة، أي في النازية. وبعد الحرب مباشرة، أي في افريقيا» (راجع: معالم تاريخية) حتى انها أدرجت في تلك السنة على حدول أعمال أدرجت في تلك السنة على حدول أعمال الهنود استقدمت إلى ناتال في ١٨٦٠، وفي وقت قصير أصبح عددهم يناهز عدد السكان من اصل اوروبي).

وفي عهدد. مسالان (١٩٤٨- ١٩٥٤ مسالان (١٩٤٨ - ١٩٥٤ مارب افريقيا تطبق الأبارتيد بكل قسوة وتسحق معارضة غير البيض الذين اضطروا إلى مواصلة نضاطم سرًا منذ ١٩٦٠. ونتيجة لهذه السياسة وقعت جنوب افريقيا في عزلة دولية، تكاد تكون شبه كاملة، إذ خرقتها اسرائيل التي اقامت مع جنوب افريقيا العنصرية امتن العلاقات السياسية والاقتصادية والعسكرية منذ قيامها في فلسطين في ١٩٤٨.

جهورية جنوب افريقيا: في تلك الأثناء تزايد المطالبون باصدار دستور حديد يعلن قيام نظام الجمهورية. وقصد هؤلاء من وراء هذا المطلب التحرر من كل رابطة مع



جنود جنوب إفريقيون يلوّحون بسلاح سوفياتي استولوا عليه عقب غارة على الغولا (١٩٨١).

العرش البريطاني والكومنولث. وقد تمّ لهم ذلك في استفتاء تشرين الاول ١٩٦٠. وفي آذار ١٩٦١، أعلمن الانسماب من الكومنولث، وفي ٣١ ايمار من العام نفسه صدر دستور الجمهورية.

في ١٩٣٤، حكم على زعيم «المؤتمر الوطين الافريقي» (راجع: معالم تاريخية) نلسون مانديلا (راجع: زعماء ورحال دولة) بالسجن مدى الحياة.

وفي ٦ ايلول ١٩٦٦ ، اغتيل رئيس الوزراء، فيرفورد، فخلفه فورستر الذي كان وزيرًا للعدل. وفي السنوات الاولى من عهده، شهدت البلاد ولادة حركات مطلبية وقومية، كما بدأ الوعي القومي الافريقي يتبلور في الاوساط الجامعية. ففي ١٩٦٩، أنشأ بعض الطلاب القوميين السود «منظمة الطلبة لجنوب افريقيا» (ساسو) التي حركت مظاهرات طلابية عديدة تطالب بالغاء

سياسة الفصل العنصري. وتبع هذه المنظمة، في السنوات اللاحقة، تأسيس جمعيات وتنظيمات عديدة تعمل جميعها لرفع الظلم الواقع على السود، حتى كانت انتفاضة الواقع على السود، حتى كانت انتفاضة سويتو (للسود) في ضاحية حوهانسبورغ خهب ضحيتها ٢٠٠ طالب اسود وآلاف الجرحى عدا الآلاف من الذين اعتقلوا وشُرّدوا ونُفيوا.

طالب المتشددون، في الحكومة وفي مراكز النفوذ، بزيادة الضغط على الحركات الليبرالية المطالبة بالغاء نظام الفصل العنصري ولو تدريجيًا (تيار ليبرالي بدأ يبرز في صفوف البيض أنفسهم). وجاءت انتخابات ١٩٧٨ لتكرّس حكم الأقلية المتصلبة وتؤكد فوز فورسنز بأكثرية مطلقة كما في الدورتين الانتخابيتين السابقتين. لكن ارتـؤي ان يحل بيـر فيلهلـم بوتـا محـل فورســر كرئيــس

للسوزراء، وانتحب فورسستر رئيسبا للجمهورية، وهو منصب فخري بحت. ثم اضطر فورسستر للاستقالة في ٤ حزيسران ١٩٧٩ بسبب فضيحة اعلامية تورط فيها، فحله ماري فيلجون في رئاسة الجمهورية.

لكن سياسة زيادة الضغط والقمع المعتمدة لم تعط نتائجها المأمولة. فما إن حل شهر ايار ١٩٨٠ حتى بدأت موجة جديدة من الاضطرابات العنصرية تعم البلاد، وذلك بعد اسابيع قليلة من نهاية النظام العنصري في روديسيا واعلان قيام دولة زيمبابوي.

وفي شأن ناميبيا، أحرت جنوب افريقيا وأنغولا مفاوضات في كانون الثاني ١٩٨١ لم تؤد إلى نتيجة. ثم عاد وفدا البلدين واجتمعا في جزر الرأس الأخضر (في كانون الاول ١٩٨٢) للبحث عن سبيل جديد للوصول إلى تسوية للمسألة الناميبية،



مظاهرة في باريس معادية لسياسة الابارتيد عقب اعدام حكومة جنوب افريقيا لثلاثة مناضلين سود (١٩٨٣).

خصوصًا بعدما انتهت جهود «مجموعة الاتصال» (الولايات المتحدة وكندا وبريطانيا وفرنسا والمانيا الغربية) إلى مأزق. واشترطت جنوب افريقيا، للموافقة على منح ناميبيا استقلالها، انسحاب الجنود الكوبيين من أنغولا. واتخذت الولايات المتحدة موقفًا مشابهًا لموقف بريتوريا، إلا انها لم تعلن ان انسحاب الكوبيين يعتبر شرطًا لاستقلال ناميبيا التي كان ثوارها يشنون حرب عصابات ضد قوات جنوب افريقيا منذ اواسط الستينات.

وفي الأشهر التي سبقت عقد المعاهدة مع موزمبيق (آذار ١٩٨٤)، شهد وضع جنوب افريقيا بعض التغييرات، أهمها الاستفتاء الذي تقرر في ضوئه منح الهنود والخلاسيين (ودائمًا استبعاد السود الذين كَانِوا يعدون نحو ٢٥ مليونًا) حق التصويت وتـولي الوظـائف الحكوميـة. وفي آب ١٩٨٤، رفض مجلس الامن الدولي الدستور الجديد لجنوب افريقيا، ورفيض نتائج الانتخابات لتعيين محلسين منفصلين للملونين والآسيويين يعملان إلى حانب مجلس جنوب افريقيا الذي تقتصر العضوية فيه على البيض. ومع بدء تطبيق الدستور الجديد في ايلول ١٩٨٤ (إلغاء منصب رئاسة الوزراء) وانتخاب بوتا رئيسًا للدولة، عمت الاضطرابات في مدن السود اعتبرت الأخطر منذ اضطرابات حيى سويتو في ١٩٧٦. وكانت الحولة التي قام بها بوتا إلى اوروبا الغربية (في حزيران ١٩٨٤) عاجزة عن تخفيف حدة العزلة الدولية على جنوب افريقيا بسبب تمسكها بنظامها العنصري.

في ١٥ ايلول ١٩٨٥، تشكلت حكومة ضمت لأول مرة وزيرًا خلاسيًا ووزيرًا هنديًا.

أهسم أحسدات ١٩٨٥ - ١٩٩٦: ١٩٨٥: في ٢ شــباط، رفــض نلسـون مانديلا الإفراج المشروط عنه؛ وبعد ايام حرى اعتقال قادة الجبهة الديمقراطية الموحدة (التي كانت تأسست في ١٩٨٣ لتكون الواجهة المعتدلة لحيزب المؤتمس الوطين الافريقي الذي كان محظـورًا)، والافـراج في الوقت نفسه عن دنيس غولدبرغ الذي كان محكومًا عليه بالسحن مدى الحياة في حزيران ١٩٦٤. في آذار، اضطرابات في بورت إليزابت (وكانت الاضطرابات من ايلول ١٩٨٤ إلى آذار ١٩٨٥، اوقعت أكثر من ۲۰۰ قتيل). في نيسان، انسحبت القوات الجنوب افريقية من مناطق حنوبي أنغولا. في اواسط حزيران، نفذت جنوب افريقيا غارة على بوتسوانا في سياق عمليات ملاحقة الثوار. في تموز، أعلنت حالة الطوارىء في ٣٦ محافظة (من أصل ٢٦٥) تشكل عشر مساحة البلاد؛ وشهد الشهر نفسه مزيدًا من الضغط الغربسي على جنوب افريقيا خاصة من جانب فرنسا التي دعت إلى احتماع لمحلس الأمن وطالبت بتعليق مشاريع الاستثمارات في جنوب افريقيا. في آب، وفي مدينة دوربان، حـرت مواجهات واعمال عنف بين السود والهنود؛ وسارت مظاهرة ضخمة في الكاب تأييدًا لمانديلا. في ايلول، أعلن الرئيس الاميركي رونالد ريغان إدانته نظام الفصل العنصري

وحظره بيع المواد الالكترونية والتكنولوجيا النووية لجنوب افريقيا. في تشرين الاول، رد الرئيس بوتا بالتهديد بايقاف تصدير الكروم (۸۸٪ من مجمل ما تستورده الولايات المتحدة من حنوب افريقيا، و٤٤٪ الدول الاوروبية؛ ما يعني فقدان نحو مليون اميركي لوظائفهم). في الأشهر الأحيرة من ١٩٨٥، تعاظمت عمليات العنف، وغالبيتها كانت في ما بين السود أنفسهم.

١٩٨٦: في ٣١ كـانون الشـاني، الرئيس بوتا أعلن بدء تفكيك نظام الفصل العنصري (أبارتيد). وفي ٧ آذار، تم رفع حالة الطوارىء. في ١٤ نيسان، انتخب المونسنيور ديرموند توتو (الذي نال حائزة نوبل للسلام في ١٦ تشرين الاول ١٩٨٤) رئيسًا للكنيسة الأنغليكانية لمناطق افريقيا الجنوبية وأسقف الكاب. في نيسان، قامت جنوب افريقيا بغارات جوية على هرار (زیمبابوی)، وغابورون (بوتسروانا)، ولوساكا (زامبيا). في ايار، تظاهر نحو ١٠ آلاف ابيض في العاصمة بريتوريا احتجاجًا على الاصلاحات العطاة للسود. في ايلول، عمين الرئيس الامميركي، ريغمان، ادوارد بركينز، وهو أسود، سفيرًا للولايات المتحدة في بريتوريــا؛ وبعــد أيـــام قليلــــة اقــــترع الكونغرس الاميركي على إجراءات عقوبات ضد جنوب افريقيا. في تشرين الاول، أضرب نحو ٢٧٥ ألف عامل مناجم في حنوب افريقيا. في ١٩٨٦، استمر العنف، وذهب ضحيته مثات من السود، وتميز هـذه المرة باشعال بعض السود أنفسهم بواسطة

دواليب يعلقونها في رقابهم ويضرمون فيها النار.

اعمال عنف بين قبائل خوسا (التي ينتمي اعمال عنف بين قبائل خوسا (التي ينتمي إليها مانديلا) في ترانسكاي. وبين قبائل بازوتو (في ليسوتو)، وعودة التلاميذ السود إلى المدارس بعد عامين من الاضراب، والولايات المتحدة سحبت عدة منتوجات استراتيجية من قائمة الحظر مع حنوب افريقيا. في ايار، حرت انتخابات تشريعية ظلت وقفا على البيض؛ واتفقت حنوب افريقيا وموزمبيق حول تجديد مرفأ مابوتو. في حزيران، رفض الرئيس الفرنسي فرنسوا في حزيران قبول اوراق اعتماد سفير حنوب افريقيا. استمرت اعمال العنف في ١٩٨٧، ومعارض لحزب المؤتمر الوطني الافريقي).

حديدة لإعادة هيكلية الاقتصاد، وتخصيص الكهرباء والهاتف والمواصلات والصناعات التعدينية. ووقعت اشتباكات (نحو ٠٠٤ قتيل) بين حزب إنكاثا وبين الجبهة الديمقراطية الموحدة (واجهة العمل لحزب المؤتمر الوطني الافريقي بزعامة مانديلا) في الناتال. ومنع ١٧ تنظيمًا معاديًا لنظام الأبارتيد من العمل السياسي. في ٣حزيران، أعلنت التعبئة العامة (٣٢٥ ألف رحل أعلنت التعبئة العامة (٣٢٥ ألف رحل يساندون الجيش المكون من ٩٧ ألف حندي) بسبب التهديد الكوبي على الحدود حندي) بسبب التهديد الكوبي على الحدود الأنغولية-الناميبية. في ٢٠ حزيران، صدر

عفو عام عن المنفيين السياسيين . بمن فيهم اعضاء المؤتمر الوطيني الافريقي. في آب، اعترف الرئيس بوتا بامتلاك الدولة لسلاح نووي عسكري. في ايلول، زار بوتا موزمبيــق ومــالاوي، وفي تشــرين الاول ساحل العاج؛ وانتخابات بلدية أسفرت عن فوز الحزب الوطين (الحاكم) في مواجهة اليمين المتطرف. في ٧ كانون الاول، خُفَّف الحكم على مانديلا بخروجه من السحن ووضعه في الاقامة الجبرية في بـــارل (Paarl). في ٢٢ كانون الاول، وقعت حنوب افريقيا معاهدتين، واحدة مع أنغولا، والثانية مع كوبا، والمعاهدتان تضمنان انسلحاب الكوبيين من أنغولا مقابل استقلال ناميبيا المرتقب في اول تشرين الشاني ١٩٨٩. وانتهى العام ١٩٨٨ على تجدد الاشتباكات بين إنكاثا والجبهة الديمقراطية الموحدة (واحهمة العمل لحزب المؤتمر الوطسين الافريقي) ومحورها السيطرة على مدن السود وأحيائهم، وبلغ مجمعوع القتلى بين الطرفين خلال سنة واحمدة (آخر ١٩٨٧-آخر ۱۹۸۸) نحو ۳۵۰۰ قتیل.

انسحبت عناصر الحزب الوطني الافريقي من انسحبت عناصر الحزب الوطني الافريقي من أنغولا. في لا حزيران، اغتيل الكاتب ريتشارد رايف. في ١٤ آب، قدم الرئيس بوتا استقالته (وكان قبل أشهر وقع مريضًا فقام بمهمات الرئاسة لمرحلة انتقالية كريس هونيس)؛ وفي اليوم التالي انتخب دو كليرك مكانه لمرحلة انتقالية. في لا ايلول، اعلن دو كليرك عن وجوب الانتهاء من الأبارتيد.

وبعد يومين، حرت انتخابات تشريعية حيث تبين ان هناك نسبة ١٨٠٥٪ من البيض مع الاصلاحات؛ ونقابات السود، ومعها مختلف الحركات المناهضة للأبارتيد، اعلنت عن إضراب عام تخللته مظاهرات وأعمال عنف. في ١٦ ايلول، تشكلت حكومة جديدة و دخلتها امرأة (رينا فنتر) لأول مرة منذ قبل ٤١ سنة. في ١٥ تشرين الاول، أفرج عن ٨ من قادة العمــل الوطــني بينهم ويلتون مكواوي الذي خلف مانديلا على رأس الجناح العسكري في حزب المؤتمر الوطين الافريقي؛ وظهر ميل لمدى همذا الحزب لتكثيف عمله العسكري، وعقد اول اجتماع علني شعبي له، منذ ٣٠ سنة، شارك فيه الحزب الشميوعي، وضم نحو ٥٠-٧٠ ألف شخص. في ٧ كانون الاول، حرى تخفيض مدة الخدمة العسكرية إلى ١٢ شهرًا. في ٩ و١٠ كانون الاول، عقد مؤتمر ضم ٤٦٠٠ مندوب يمثلون ٢٠٠ منظمة مناهضة للأبارتيد، ورفع شعار «من أحل مستقبل ديمقراطي لجنوب افريقيا»، ورفـض برنامج العمل الذي كان تقدم به الرئيس **د**و کلیرك.

الافريقي والحيزب الشيوعي؛ وفي ١١ الافريقي والحيزب الشيوعي؛ وفي ١١ شياط، أطلق سراح نلسون مانديلا. واستمرت الصدامات في مدن السود وأحيائهم بين قبائل الزولو وبين اعضاء ومناصري حزب المؤتمر الوطني الافريقي. في ومناصري حزب المؤتمر الوطني الافريقي. في ٢٠ شياط، رفعت بريطانيا عقوباتها الاقتصادية عن حنوب افريقيا؛ وبعد يومين

اشترك الرئيس دو كليرك في قمة الدول الافريقية. في ٢٥ شباط، خطب مانديلا، في مدينة دوربان في الناتال، وامام جماهير من نحو ١٠٠ ألف، وطلب من مختلف الافرقاء السود عدم اللجوء إلى العنف. في ٢ ايار، حرى اول لقاء رسمي بين حزب المؤتمر الوطني الافريقي والحكومة أسفر عن اتفاق «غروت شور» (Groote Schur) الذي فتح حزيران، رُفعت حالة الطوارىء؛ وبعد ايام قليلة، أعلن حزب المؤتمر تخليه رسميًا عن قليلة، أعلن حزب المؤتمر تخليه رسميًا عن الكفاح المسلح، ثم تم لقاء بينه وبين المكومة حرى خلاله إتفاق على عودة ٢٠ المؤاحهات بين المؤتمر وإنكاثا.

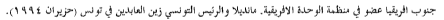
١٩٩١: في ٤ شباط، تم أول لقاء، منذ ١٩٦١، بين المؤتمر الافريقي وحزب عموم افريقيا (حزب انشق عن حزب المؤتمر في ١٩٦١). وفي ١٢ شباط، تم إتفاق بين حزب المؤتمر والحكومة حول التخلي عن السلاح. في ٤ آذار، حسرى حسل الجبهة الديمقراطية الموحدة إذ لم يعد لها من مبرر وجود بعد ان عاد حزب المؤتمر الوطيني للعمل، إذ كانت الجبهة واجهة عمله في سنوات حظره. وكانت الجبهـة تضـم ٦٠٠ جمعية ورابطة وتنظيم، من بينها الحرب الشيوعي وجمعيات مدنية ودينية وطلابية وإنسانية... في ١٥ نيسان، رفعت المجموعية الاوروبية قسمًا من عقوباتها الاقتصادية على جنوب افريقيا. في ٩ حزيران، سُمح لخطوط الطيران الجنوب الافريقى بالطيران

فوق اجواء دول افريقيا الغربية، وكانت ممنوعة من ذلك منذ العام ١٩٦٣. في ١٤ اللول، حرى إتفاق سلام بين الرئيس دوكليرك ونحو ٢٠ تنظيمًا يضع حدًا لأعمال العنف بين تنظيمات سوداء. خلال هذه السنة (١٩٩١)، ضعفت أعمال العنف بعض الشيء، وعاد عدة آلاف من المحتين إلى الخارج، وأفرج عن عدة مئات من المعتقلين والمسجونين.

١٩٩٢: في ٢٤ كـانون الثـاني، اعلنت الحكومة انه سيكون بمقدور السود الادلاء بصوتهم في استفتاء حول قيام حكومة انتقالية. في ٣ و٤ شـباط، زار دو كليرك ونلسون مانديلا باريس لاستلام حائزة هوفويت بوانيسي. في ٢٨ شــباط، استئنفت العلاقات الدبلوماسية مع روسيا. في ١١ آذار، رفعت فرنسا الحظر عن الفحم من جنوب افریقیا. فی ۱۶ آذار، حسری استفتاء خاص بالجموعة البيضاء حول متابعة مسيرة الاصلاحات: ١٤،٣٪ من مجموع الاصوات (٣ ملايسين و ٢٩٠ ألفًا) قياطعوا الاستفتاء، و٣،٨٦٪ اقــرعوا بالموافقــة. ضحايا العنف في شهر آذار بلغست ٤٣٧ قتيــلاً. في ٦ نيســان، رفعــت المجموعــة الاوروبية الحظر النفطيي المفروض منلذ ١٩٨٥. في ١٧ حزيران، حرت صدامات بين المؤتمر وإنكاثا أوقعت ٤٥ قتيلاً، والمؤتمر قطع مفاوضاته، ثم عاد ووضع لائحة من ١٤ شرطًا ليعيد مفاوضاته مع الحكومة. في ١٩ تشرين الاول، حرى تعديل دستوري يسمح بوصول غير برلمانيين إلى مقاعد



الزعماء الاربعة لدى خروجهم من اجتماع ٨ ليسان ١٩٩٤. من يمين الصورة: منعوسوتو بوتيليزي زعيم انكاثا، وملك الزولو، ودوكليرك ومانايلا.





الحكومة، لكن عمليًا بقي السود مستبعدين.

على: ١- انتخاب جمعية تأسيسية في مطلع على: ١- انتخاب جمعية تأسيسية في مطلع على: ١- بحلس تنفيذي موقت تعددي (يشتمل على جميع الاعراق) يبدأ عمله في اواسط حزيران، ٣- حكومة وحدة وطنية إنتقالية لمدة خمسة اعوام قبل البدء بتنفيذ الدستور الجديد.

في نيسان اغتيل كريس هاني، الأمين العام للحزب الشيوعي وعضو اللجنة التنفيذية للمؤتمر الوطني و «بطل التحرير»، فتفجرت موجة من العنف في البلاد، ووجه كل من مانديلا و دو كليرك نداءات لضبط النفس، وقالا ان العنف سيخدم من يحاول تخريب المفاوضات الخاصة بوضع دستور جديد للبلاد يلغي الفصل العنصري. و دان بحلس الامن الدولي و المجموعة الاوروبية اغتيال الزعيم الشيوعي.

في اواسط ايلول، حرت سلسلة محادثات الاولى من نوعها في تاريخ حنوب افريقيا بين مانديلا وبين رئيس حركة الاقلية البيضاء المتطرفة «جبهة شعب أفريكانر» الجنرال كونستان فيلجون، وتمحورت حول: ١- رغبة الاقلية البيضاء في إنشاء دولة مستقلة تتزامن مع وصول الغالبية السوداء إلى السطة؛ ٢- سماع فيلحون برنامج «المؤتمر الوطني الافريقي» مباشرة من مناديلا في ما يخص اسلوب الحكم وكيفية مشاركة الجميع في صياغة مستقبل واحد

وعلى قدم المساواة بين اناس يوجد بينهم التفاوت في كل شيء نتيجة لسياسات الانظمة العنصرية التي توالت على الحكم في بريتوريا؛ ٣- تدارس وتداول السبل الحائلة دون ولوج البلاد في نفق حروب أهلية. وقد تمسك مانديلا بمعارضته اية امكانية لاقامة دولة للأقلية البيضاء، ورفضه لفكرة قيام أي دولة على أساس لوني أو عرقي أو قبلي.

في ٢٣ ايلول شارك رئيس جنوب افريقيا فريدريك دو كليرك في اعمال الجمعية العمومية للامم المتحدة بعد غياب بلاده الذي استمر ٤٧ سنة (في ١٩٤٦، حضر رئيس وزراء بريتوريا العنصرية آنداك حان سمطس إلى سان فرنسيسكو للمشاركة في حلسات الامم المتحدة في مقرها القديم قبل ان تدان بلاده دوليًا، وتسحب عضويتها من كل الهيئات العالمية وفروعها القارية والاقليمية).

وفي اواخر ايلول، التقى مانديلا رئيس الوزراء الاسرائيلي شمعون بيريز في نيويورك واجتمعا لمدة نصف ساعة. وعلى الأثر، اعلن بيان اصدرته البعثة الاسرائيلية في الامم المتحدة ان مانديلا «قبل دعوة بيريز لزيارة اسرائيل».

وفي تشرين الثاني، قام وزير الخارجية بيك بوتا بزيارة القاهرة وقابل الرئيس المصري حسيني مبارك الذي كان يارأس منظمة الوحدة الافريقية، ثم احرى محادثات مع الرئيس التونسي زين العابدين الذي سيتولى رئاسة منظمة الوحدة الافريقية في مؤتمرها المقبل في تونس (في إطار دحول حنوب افريقيا في المنظمة، وقد دحلت

فعلاً).

في الساعة صفر و١٥ دقيقة من ١٨ تشرين الثاني، اعتمدت ٢٣ حركة سياسية في مقدمها «الحزب الوطني» الحاكم برئاسة دو كليرك، و «المؤتمر الوطين الافريقي» بزعامة مانديلا، دستورًا جديدًا يطوى إلى الأبد صفحة الفصل العنصري (أبارتيد). وأقرّ الدستور مبدأ «إنسان واحد، صوت واحد». وقد عنى هذا تولى الغالبية السوداء (۸۷٪ من محمل السكان) السلطة عبر صناديق اقتراع. واعترضت الاقلية البيضاء على الدستور الجديد الذي بموجبه ستجري انتخابات اشراعية تعددية في ۲۷ نيسان ١٩٩٤. وناشد الرئيس دو كليرك الأقليسة البيضاء المعترضة بقوله: «تحت وطأة الخوف من المستقبل لا يجب عليكم نسيان عزلتنا السياسية والدبلوماسية الخانقة، والحصار الاقتصادي الذي كان مفروضًا على بلدنا من الجحتمع الدولي، وحرمان ابنائنا من المساهمة في أي تظاهرة رياضية قارية أو دولية، وانغلاق كل الابواب في وجه انتاجنا الثقافي...». ومن جهته، حرص مانديلا على إشاعة الثقة في وسط الاقلية البيضاء بعدم لجوء حكومته «المقبلة» إلى سياسة تصفية الحسابات القديمة.

في ٧ كانون الاول، طلب المحلس التنفيذي الموقت في حنوب افريقيا من الامم المتحدة إرسال عدد كاف من المراقبين للاشراف ومتابعة الانتخابات وتنسيق اعمال المراقبين من المنظمات الدولية والاقليمية الأخرى. وبعد نحو اسبوع من هذا الطلب، وافق الامين العام وعين

الأخضر الابراهيمي (وزير خارجية الجزائر سابقًا والوسيط العربي في الحرب اللبنانية) ممثلاً خاصًا له لمراقبة اعمال اللجنة المستقلة للانتخابات.

وفي كانون الاول ايضًا، تقدم زعيم حركة قبائل الزولو (إنكاثما) منغوسوتو بوتيليزي بمشروع دولة كونفدرالية لقبائل الزولو. ولم يقبل مانديلا المشروع حشية تطاير حنوب افريقيا على شكل دويلات قبلية. ومنذ خروج مانديلا من السحن وبوتيليزي، زعيم إنكاثا، يتخل مواقف معارضة لمانديلا حتى انه دحل في «جبهة الرفض» (التي اعلنت في ١٢ تشرين الاول ١٩٩٣ في مدينة جوهانسبورغ) التي ضمت، إلى إنكاثا، حركة المقاومة الأفريكانية العنصرية البيضاء (بزعامة أوغين تيربلنش)، وحبهة شعب أفريكانر اليمينية المتطرفة (بزعامة قائد هيشة اركان قوات جنوب افريقيا السابق الجنرال كونستان فيلجون). كما اعلن عن عدم مشاركة إنكاثا في الانتخابات الاشتراعية المحددة في ۲۷ نیسان ۱۹۹٤، ردًا علی رفض ماندیلا اقتراحه إقامة دولة كونفدرالية لقبائل الزولو، أكبر قبائل حنوب افريقيا السوداء.

وفي ١٩٩٣، توصل مانديلا، مع الرئيس دو كليرك وعبدد من الاحراب الصغيرة إلى اتفاق مبدئي ينص على تقسيم حنوب افريقيا إلى تسعة أقاليم تتمتع بسلطة ذاتية لادارة شؤونها الاقليمية، وتعود إلى الحكومة المركزية. وإلى ذلك، أقرت الغالبية العظمى من القوى السياسية والاقتصادية والاجتماعية في البلاد تشكيل سبع لجان

مركزية، تتألف كل واحدة من ستة اعضاء ويختارون بحسب كفاءتهم، مع مراعاة لا لعامل تمثيلهم. وصلاحيات هذه اللجان لا تقتصر على المرحلة الانتقالية التي يتأسس فيها «المجلس التنفيذي الانتقالي» منذ اليوم الاول لمصادقة البرلمان على الدستور الجديد ولغاية الانتخابات الاشتراعية المقبلة (المحددة في ٢٧ نيسان ١٩٩٤) بل ستكون القاعدة التي ستسير عليها الحكومة الجديدة حتى عام الي ستسير عليها الحكومة الجديدة حتى عام على الصعيدين الاشتراعي والرئاسي.

المفاوضات الثلاثية: حكومة بريتوريا والمؤتمر الوطني الافريقي من جهة، و «تحالف الحرية» المعارض الذي يمثل المتطرفين السود والبيض من جهة ثانية. لكن ما لبثت الانشقاقات ان ظهرت في صفوف «تحالف الحرية»، فصب ظهرت في مصلحة عرّابي الاتفاق على تقاسم السلطة: فريدريك دو كليرك ونلسون مانديلا.

في آذار، وقعت اعمال عنف في اقليم بوفوتاتسوانا نتيجة اعلان رئيسه وحكومته معارضتهم للانتخابات ولمانديلا، وقامت انتفاضة شعبية اجبرت الرئيس المتحالف مع اليمين المتطرف على الفرار، فدحل مانديلا الاقليم مظفرًا. وانتقلت مشكلة المقاطعة إلى إقليم الناتال ومختلف مناطق قبائل الزولو عيث اعلن دو كليرك حسال الطوارىء. وانتهى شهر آذار على احداث متسارعة وحوادث أمنية أوقعت عشرات القتلى، وحوادث أمنية أوقعت عشرات القتلى،

الانتخابي (دوكليرك ومانديلا) وانحسار الاتجاه المقاطع الانفصالي.

في نيسان، ومع اقتراب موعد الانتخابات في ٢٦ و٢٧ و٢٨ منه، عقدت قمة رباعية: دو كليرك، مانديلا، غودويل زويلتيمني (ملك الزولو)، ومنغوسوتو بوتيليزي (زعيم حركة إنكاثا لقبائل الزولو ايضًا). ولم تصل القمة إلى حل الخلافات، سوى انها وافقت على وساطة دولية. ويذكر ان ملك الزولو (يدعمه زعيم إنكاثا) طالب بالسيادة على اقليم كوازولو-ناتال الذي يقع على ساحل المحيط الهندي ويشكل الزولو ٨٠٪ من سكانه. وحرت الوساطة الدولية فعلاً بين إنكاثا والمؤتمر الوطين الافريقيي وقيام بهيا هنري كيسنجر وزير خارجية الولايات المتحدة السابق، واللورد كارنغتون وزير الخارجية البريطاني السابق. وفشلت الوساطة وأعلن زعيم إنكاثا استمرار مقاطعته للانتخابات. لكن حـزب إنكاثا (الحرية) عاد وقرر المشاركة في الانتخابات قبل ايام قليلة من موعدها.

انتخابات ۲٦ و۲۷ و ۲۸ نیسان

۱۹۹٤: قبل انتصاف ليل ٢٥-٢٦ نيسان ١٩٩٤ بدقيقة واحدة أنزل علم حنوب افريقيا العنصرية استعدادًا للبدء بتطبيق دستور حديد يضمن حقوق الغالبية السوداء وذلك للمرة الاولى منذ أكثر من ثلاثة قرون. وصباح ٢٦ نيسان ١٩٩٤ (بعد ساعات قليلة من إنزال العلم) بدأت عمليات الاقتراع في اول انتخابات متعددة الاعراق في حنوب افريقيا، في وقت تستمر

السابق للبلاد.

في خطابه في احتفال التنصيب، قال مسانديلا: «إنسا مصممون على البدء بالتغييرات التي يفرضها علينا التفويض الذي حصلنا عليه من شعبنا وعلى المضي في تحقيق هذه التغييرات... اننا نطرح على الطاولة تصورنا للنظام الدستوري الجديد في حنوب افريقيا لا كمنتصرين يصدرون الاوامر إلى المهزومين، بل كمواطنين عاديين يريدون تضميد حروح الماضي ويعتزمون بناء نظام حديد قائم على اساس العدالة للجميع».

مئة يوم على حكم مانديلا: في

اواسط آب ١٩٩٤، انصب الاعلام العالمي (أخبارًا وكتابات تحليلية) على نقل صورة عن جنوب افريقيا هي صورة المئة يـوم التي انقضت على حكم الغالبيـة السـوداء. وتركزت الصورة على أهم ما أنجر وما لم ينجز بعد:

أهم انجازات نلسون مانديلا، حلال هذه الفترة، انه استطاع تجنب حرب اهلية توعدت بها الاقلية البيضاء المتطرفة اثناء الانتخابات، وان وزاراته لم تشهد فسادًا على رغم انها لم تقدم ما تفخر به. والحصيلة وصفت بشكل عام انها «بدون اخطاء». ومع انقضاء المئة يوم بدأ العمل بالخطة الخمسية التي انتخب مانديلا على أساسها وأطلق عليها تسمية «برنامج الانماء والاعمار» في البلاد.

لم تتحــذ حكومــة مــانديلا، علــي المستوى الداخلي، خطوات مثيرة، إذ إن

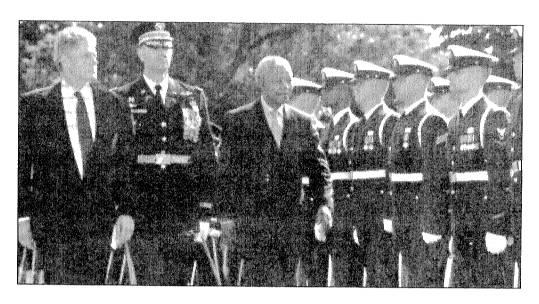
البلاد في ان تشهد عمليات عنف.

خاضت الانتخابات ١٩ حزبًا وحركة على مستوى جنوب افريقيا كلها يضاف إليها ٢٧ حزبًا وحركة على مستوى المقاطعات التسع في البلاد.

أبرز هذه الاحزاب ستة، هي: المؤتمر الوطني الافريقي (مانديلا)، الحزب الوطني (دو كليرك)، مؤتمر عموم الافارقة، منشق عن المؤتمر الوطني الافريقي منذ ١٩٥٩ (يترأسه كلارنس ماكويتو)، الحزب الديمقراطي (رئيسه زاك دي بير)، جبهة الحرية (كونستان فيلجون)، حزب الحرية (بانكاثا» (راجع الاحزاب في باب معالم تاريخية).

فاز حزب المؤتمر الوطني الافريقي بد ٢٥٢ مقعدًا في البرلمان المؤلف من ٤٠٠ عضو، تلاه في الأهمية الحرب الوطني، ثم حزب الحرية «إنكاثا».

في ٩ ايار ١٩٩٤، عقد اول برلمان متعدد الاعراق في حنوب افريقيا اجتماعه وانتخب نلسون مانديلا اول رئيس اسود لجمهورية جنوب افريقيا بعد ٣٤٢ عامًا من هيمنة الاقلية البيضاء. والاجتماع البرلماني عقد في مقاطعة الكاب وفي المبنى نفسه وتحت القبة نفسها حيث كانت أقرت قوانين التمييز العنصري. وفي اليوم التالي، وأدى مانديلا القسم الدستوري في حضور أكثر من ٤٠ من الزعماء والرؤساء والملوك أكثر من ٤٠ من الزعماء والرؤساء والملوك من سائر أنحاء العالم. ومعه أدّى القسم الدستوري ايضًا نائبه الاول تابو مبيكي الدستوري ايضًا نائبه الاول تابو مبيكي فريدريك دو كليرك وهو الرئيس الابيض فريدريك دو كليرك وهو الرئيس الابيض



مانديلا والرئيس الاميركي كلينتون يستعرضان حرس الشرف امام البيت الابيض (٤ تشرين الاول ١٩٩٤).



مانديلا ورئيس وزراء اسرائيل شمعون بيريز في نيويورك (١٩٩٤).

التغييرات الكبرى بالنسبة إلى حنوب افريقيا كانت في سياسته الدولية اولاً، كالعودة إلى الامم المتحدة ومنظمة الوحدة الافريقية والكومنولث وحركة عدم الانحياز.

ويعتبر التطبيب الجاني للحوامل والاطفال، وإنارة ١٠٠ ألف مسكن من الانجازات القليلة التي تحققت على الصعيد الداخلي، علمًا ان برامج احرى، لا سيما برنامج الاسكان، على وشك ان ترى النور. ومجلس النواب على وشك البدء بدراسة حوالي مئة قانون تراوح بين العفو العام واصلاح قانون العمل.

إلا ان البطالة والنشاط الاقتصادي المرتبك مرشحان لأن يضعا مانديلا في موقف حرج. وسبق لمانديلا ان أكد ان البلاد ستكون في حاجة إلى عصا سحرية لحو ٤٦ عامًا من نظام الفصل العنصري. وبدأ، منذ اوائل آب، سلسلة مهرجانات في مناطق السود على أمل ان تجعل هذه النشاطات حكومته قريبة من قاعدتها كما النشاطات حكومته قريبة من قاعدتها كما الاطار حاول مانديلا ان يعطي شيئًا من الدفع لحزبه الذي بات «ممزقا»، كما الدفع لحزبه الذي بات «ممزقا»، كما وصفه، بعد ان انتقل مسؤولوه إلى البرلمان أو إلى الحكومة.

وفي هذا الاطار، كتبت صحيفة «بيزنس داي» الجنوب افريقية، في مقال قومت فيه المئة يوم الاولى من عمر العهد الجديد: «ليس لدى اقسام معظم الوزارات ما تفحر به لكن الخبر الجيد انها لم تشهد انحرافًا حتى الآن». والواقع ان مانديلا يبدو وكأنه حقق انتصارًا سلبيًا إذ لم يسفر

وصوله إلى السلطة الذي تم الاعداد له خلال اربع سنوات من المفاوضات والفترات الانتقالية عن فرار أي رساميل أو عن تحركات انفصالية لقبائل الزولو، كما ان الحرب الاهلية اليي تنبأ بها اليمين المتطرف لم تقع.

أما بعد المئة يوم فثمة حدثان بارزان على الصعيد الخارجي جريا في ١٩٩٤: زيارة رئيس وزراء بريطانيا، حـون ميحـور، لجنوب افريقيا (٢٠ ايلول) هسي الاولى منـ ذ ان زار رئيس الوزراء هارولد ماكميلان حنوب افريقيا قبل ٣٤ عامًا. والزيارة لإحياء صداقة قديمة. ورافق ميجور ١٧ رجل أعمال و٦ باحثين علميين وعدد من الرياضيين. ووقع مانديلا سلسلة من الاتفاقات. والحدث الشاني، زيارة مانديلا لواشنطن (٥ تشرين الاول) حيث دعا الاميركيين إلى الاستثمار في بلاده، وهي الزيارة الاولى لواشنطن منذ انتحابــه رئيسًــا. وهي المرة الاولى التي يتم فيها استقبال رئيس حنوب افريقي في واشنطن. وبعدها اعلنت واشنطن مساعدة اقتصادية جديدة لتمويل بناء مشاريع إسكان وايصال التيار الكهربائي إلى مستوطنات السود. وكانت إدارة الرئيس الاميركي بيل كلينتون قدمت إلى حنوب افريقيا في ١٩٩٣ مساعدة قیمتها ۲۰۰ ملیون دولار علی مدی ثـلاث سنوات.

1990-1990: في حزيران ١٩٩٥ والمحتورية العليا المخذت المحكمة الدستورية العليا قرارًا بالغاء حكم الاعدام وعدم تنفيذ

احكام الاعدام الصادرة خلال السنوات الاخيرة والتي تتجاوز اله، ٤٥ حكمًا. وقد اعتبرت المحكمة العليا ان عقوبة الاعدام لا دستورية وباطلة لكونها تتناقض مع الحق في الحياة الذي يضمنه دستور جنوب افريقيا لجميع المواطنين.

فی ۱۰ آب ۱۹۹۰، زار وزیسسر افریقیا، واحری «مباحثات مهمة حدًا مع عدد من ممثلي الحكومة» كما اعلن نظيره الجنوب افريقي ألفريدو نزو. ووقع الوزيران اتفاقًا ينشيء لحنة دبلوماسية مشركة ايرانية-جنوب افريقية. وبعد ساعات من توقيع هذا الاتفاق اشارت وزارة الخارجية الاميركية إلى «خيبة امل واشنطن». وكان الاميركيون طلبوا من بريتوريا التخلي عن اتفاق آخر يتعلق بتخزين ٥٠ مليـون برميـل نفط ايراني في شمالي الكاب بقيمة ١٣ مليون دو لار سنويًا. وبعد ان التقى مانديلا الوزير الايراني واحرى معه مباحثات، تجاهل القلق الاميركي وكشف ان طهران دعمت ماليًا حزبه المؤتمر الوطيي الافريقي

بين ١٩٩٠ ونيسان ١٩٩٤. وفي مناسبة زيارته طهران في ١٩٩١ بعد ان مضى ٢٧ عامًا في السحن «استجاب الايرانيون بشكل جيد» للمؤتمر الوطني الافريقي.

في ايار ١٩٩٦، اعلن نائب الرئيس في جنوب افريقيا (الرئيس السابق) فريدريك دو كليرك انسحاب حزبه «الحزب الوطيي» من الحكومة الائتلافية في البلاد اعتبارًا من المكومة الائتلافية في البلاد اعتبارًا من البرلمان دستورًا جديدًا للبلاد (راجع حول «الدستور الجديد» في باب معالم تاريخية). وأكد دو كليرك انه لمن يعتزل العمل السياسي بل سيقود المعارضة لحكومة مانديلا، معتبرًا ان هذا الانسحاب يجسد «ولادة مرحلة جديدة من التعددية الحزبية في جنوب افريقيا».

في تموز ١٩٩٦، قام مانديلا بزيارة بريطانيا تصحبه مجموعة كبيرة من رحال الاعمال، واحتمع مع رئيس الوزراء البريطاني حون ميجور، ومع زعيم حزب العمال المعارض توني بلير والامين العام للكومنولث أميلكا أنياوكو.

# الأبارتيد Apartheid (الفصل العنصري)

تحهيد: كلمة أفريكانية (لغة البيض في جنوب افريقيا) حديثة العهد، إذ دخلت قاموس التداول اليومي في ١٩٥٠ ككلمة تشير وتعبر عن السياسة العنصرية للحزب الوطني في جنوب افريقيا منذ استلامه السلطة في ١٩٤٨.

والكلمة تعيني «العزل العنصري»، أي ان على كل مجموعة عنصرية ان تنمو بمعزل عن المجموعات العنصرية الأحرى، بحسب قدراتها وخصوصياتها وفي داخل مناطق جغرافية متواجدة فيها ومخصصة لها. والمبدأ الأساسي الذي تستند إليه الأبارتيد هو الذي اطلقه الدكتور فيروورد (Dr. Verwoerd) بقوله: «على كل فرد ان يحتل في المجتمع الموقع الخاص به».

وهذه السياسة العنصرية حرت بصورة متنافية تمامًا مع نزعة الدولة التعددية المعاصرة. فهي تعارض علنًا مبادىء المساواة والتعباون بين

الاعراق، هذه المبادىء التي تؤكدها القوانين الدولية والاحكام والاعراف الاحلاقية والدينية على احتلافها. وحدها الكنيسة الاصلاحية الهولندية برّرت سياسة الفصل العنصري، وكان لها تأثيرها القوي على الاقلية البيضاء هناك.

لم يكن بمقدور مثل هذا المذهب العنصري الن يستمر المدة التي استمرها لو لم يستند إلى وقائع ومعتقدات مرتبطة بشكل وثيق بتاريخ الاقلية البيضاء في حنوب افريقيا. فعلى رغم تشابك العلاقات الاتنية في حنوب افريقيا التي تشكل معوقًا كبيرًا امام الأبارتيد، والمقاومة العنيفة للأغلبية السوداء، والضغوطات الدولية، نجحت الأبارتيد في فرض قوانينها على كامل اراضي حنوب افريقيا لمدة نحو أربعين سنة. وكان قد بوشر بتطبيق نظام الأبارتيد في العام ١٩٥٠ على يد رئيس الوزراء مالان (٨٤٩ ١ - ٤٥٩ ١)، وعمل على تنمية هذا النظام ستريجدوم (٤٥٩ ١ - ١٩٥٨) وعمل الشهير بشعاره «سيطرة الاسياد البيض»؛ وبعده، فيروورد (٨٥٩ ١ - ١٩٩١) الذي حاول عقلنة فيروورد (١٩٥٨ المتنباط نتائج منطقية له.



طريقة «أبارتيدية» لتجنب الوحول.

أسس الأبارتيد، أربع اطروحات عقائدية:

المعتقدات التقليدية لدى البوير الذين أورثوها للمجموعة البيضاء الافريكانية من بعدهم في جنوب افريقيا، يضاف إليها تأثير الايديولوجيات التوتاليتارية، هما (أي معتقدات البوير والتأثير الاتوتاليتاري) المصدران الرئيسيان للأبارتيد. والحقيقة ان الأبارتيد مجموعة اطروحات سياسية شكلت الفلسفة السياسية للقومية الأفريكانية، أكثر من كونها عقيدة بالمعنى العلمي للكلمة. وصورة رجل البوير المسلح بد الذي يعيش حالة من وسورة راك البوير المسلح بد الذي يعيش حالة من الخطر والاستنهاض الدائمين، هي الصورة المثلى الحورة المثلى الروحات الأبارتيد.

أربع أطروحات رئيسية يُنزلها الأفريكانر منزلة العقيدة: الاولى، أطروحة التاريخ الوطيني لشعب البوير الذي عرف، كما اليهود في العهد القديم، «السنزوح الكبير» (١٨٣٦-١٨٤٠) والذي يستمر في مواجهة الصعوبات الملازمة لوصفه المميز.

الثانية، أطروحة «المشيئة الالهية» التي تدير شوون «الاسة الأفريكانية». ومقدمة دستور «١٩٦١ هي صدى واضح لهذا المعتقد الراسخ: «... بخضوع تام لمشيئة الله القادر على كل شيء، الذي بيديه مصائر الامم وتاريخ الشعوب، الذي جمع على هذه الارض احدادنا القادمين من كل صوب ومنحهم اياها، الذي قادهم من حيل إلى حيل، الذي نجّاهم بأعجوبة من كل الأخطار التي كانت تتهددهسم...». فيا لله أراد الفصل بين الأحتاس، وليست الأبارتيد، القائمة على «الاحتلاف» الطبيعسي بين البشر، إلا صدى للمشيئة الالهية.

الأطروحة الثالثة وقمد رُوَّج لهما في الفسرة المعاصرة (إبتداء من خمسينات هذا القسرن) وتتعلق بالدور المميز لجنوب افريقيا البيضاء القائم على

حماية الحضارة المسيحية الغربية سواء من العقائد والمذاهب المادية أو من الأغلبية السوداء في القارة التي تدين بمعتقدات غير مسيحية. فحماية الحضارة الغربية تقتضي بالضرورة تفوق الأقلية البيضاء وإمساكها بالسلطة.

وأحسيرًا، الأطروحة الرابعة الداعية إلى ضرورة حماية الصفاء البيولوجي للعرق الابيض من حلال اسلوب وأحكام «الفصل العنصري» (الأبارتيد). فالعبارة التي اطلقها رئيس وزراء حنوب افريقيا، في ١٩٥٦، ستريجدوم: «المشكلة الأساسية هي في حماية العرق الابيض والحضارة الغربية»، تشكل القاعدة التي تفسّر مختلف نظريات وتطبيقات سياسة الأبارتيد.

السياسة العنصرية هــذه في جنوب افريقيا تأثرت بالنازية قبيل الحرب العالمية الثانية وأثناءها. فكانت هناك ممارسات لا سامية معادية لليهود الذين كانوا يشكلون نحو ٥٪ من محموع الاقلية البيضاء. والدكتور فيروورد (الذي أصبح في ما بعد رئيسًا للوزراء) كان، في ١٩٤٠، رئيس تحرير جريدة «داي ترانسفالر» التي عملت على الـترويج للفكرة النازية. ونشأت في البلاد منظمات شبه عسكرية موالية للنازيين، أهمها منظمة «أوسّيفا-برندناغ» (Ossewa-Brandwag)، وكان احد قادتها فورستر الذي اصبح في ما بعد رئيسًا للوزراء. لكن الجنرال سمطس قام، بعد اشتباكات بين عنماصر هـذه المنظمـة والقـوات الحكوميـة، في حوهانسبورغ في ١٩٤١، باعتقال عدة آلاف مـن أعضائها. وقد حُلَّت رسميًا في ١٩٥٠. لكن، مع قيام الدولة اليهودية في فلسطين تميزت العلاقات بينها وبين «دولة الأبارتيد» في حنوب افريقيا بأنها كانت قائمة على التعاون في جميع الجحالات رغم العزلة الدولية التي فرضتها الدول والمنظمات الدولية والاقليمية ومختلف الهيئات الرسمية والشعبية الدولية على جنوب افريقيا بسبب نظام الأبارتيد الذي اتبعته.

تصنيف المجموعات العرقية: اقتضى نظام الأبارتيد إحراء إحصاء لجميع سكان حسوب افريقيا بهدف تحديد انتمائهم الاتني. لكن تداخل الاعراق من جهة، وهشاشة معايير التحديد العرقي من جهة ثانية، جعلا عملية التصنيف العرقي على غاية من الصعوبة. فجاءت، في الأحير، استنسابية تعسفية.

في نيسان ١٩٦٥، كانت جمهورية حنوب افريقيا تعد ١٧ مليونًا و٢٧٦ ألف نسمة، موزعين على اربع مجموعات عرقية اساسية: البانتو على اربع مجموعات عرقية اساسية: البانتو (الخلاسيون) ٩،٧٪؛ الآسيويون ٣،١٠٪. وبعد ان كانت المجموعة الافريقية (البانتو) تعد نحو ٤ ملايين في المحموعة الافريقية (البانتو) تعد نحو ٤ ملايين في المعم ١٩٦٥، أصبحت نحو ١٢ مليونًا في ١٩٦٥، ثلثهم تقريبًا يعيش في المدن، والآحرون في معازل محجوزة لسكنهم تدعى بانتوستان.

إن الضغط السكني في المدن الذي أحدثه البانتو حاصة منذ ١٩٥٠، وضغيط نموهم الديمغرافي، جعلا إمكانيات إتصالهم بالاعراق الأخبري امرًا لا مفرّ منه. وللحبول دون همذا الاتصال كان المشرع الأبيض حماهزًا على الدوام «لتطوير الأبارتيد» نحو ضمان إبقائه صالحًا للفصل العنصري. الخلاسيون كانوا يعدون (١٩٦٥) نحسو مليون و٦٠٠ ألف وغالبيتهم تسكن مقاطعة الكاب، والآسيويون (الأقلية الهندية وبضعة آلاف من الصينيين) نحو ٥٠٠ ألف في مقاطعة الناتال. أما المحموعـة الاوروبيـة فتنقســـم إلى: الأفريكــانر (٨٥٪ من الأقلية البيضاء)، والانكليز (٤٢٪)، تضاف إليها الأقلية اليهودية التي كانت تشكل نحو ٥٪ من الاقلية البيضاء. هذا ما كان عليه الامر العددي في ١٩٥٠، لكنه استمر يتغير لمصلحة السود والملونين، بفعل الفارق الكبير بينهم وبين البيض لجهة النمو الديمغراني، إذ أصبح الخلاسيون وحدهم أكثر عددًا من البيض مع مطلع العقـد الاخير (١٩٩٠) من هذا القرن.

هذه الارقام لا تعطي إلا فكرة عامة عن فسيفساء الاعراق الموجودة في جنوب افريقيا، وتعجز عن وضع تصنيف عرقسي دقيق. فالجموعة الافريقية (السود)، حيث لا أقل من عشر قبائل اساسية، الزولو، خوسا، سوتو، الخ... هي نفسها شديدة الاحتلاف من حيث الانتماء العرقى في إطار اللون الأسود للسكان. وكذلك بالنسبة لمحموعة الملونين، حيث في داخلها هناك خلاسيو مقاطعة الكاب والماليزيون الذين اعتنقوا الاسلام، وغيرهم. أما اليابيانيون، فعلى الرغيم من انهيم آسيويون فقد عُوملوا كما لو انهم من البيض. وكذلك فسإن توزيع الاتنيات بحسب المقاطعات شديد الاحتلاف بدوره: مقاطعة الترانسفال كانت تضم (والكلام لا يزال يجري عن وضع الأبارتيد في السنوات الأولى مسن تطبيسق نظامه في ١٩٥٠) نصف البانتو (السود) الذين يسكنون المدن. ومقاطعة الكاب كانت تضم جميع الخلاسيين تقريبًا، في حين ان الهنود كانوا يُمنعون من التواجد في مقاطعة أورانج وفي جنوب غربي البلاد.

اعتمد التصنيف الاتني تقنية وإحسراءات على غاية من التبسيط باعتماده المظهر الفيزيائي فقط، أي اللون. فاللون والشهرة المعروفة هما المعياران اللذان استند اليهما «قسانون السحل الشميي» الصادر في ١٩٥٠: إن كل شخص «مظهره مظهر شخص أبيض أو معروف بأنه أبيض» يصنف في عداد المجموعة البيضاء. والامر نفسه يسري على باقى المجموعات الاتنية.

وهذا التصنيف اعتمدته الادارة وذكرته على بطاقة الهوية بالنسبة إلى البيض، وعلى «دفتر حاص» بالنسبة إلى السود، وهو الدفتر الذي ينبغي ان يلازم الاسود بصورة دائمة تحت طائلة العقوبة. وعلى كل معترض على تصنيفه في حانة اتنية معينة ان يقدم الدليل على انه ينتمي إلى اتنية أحرى. وعمليًا كان من المتعذر العثور على مثل هذا الدليل طالما ان القانون يعتمد اللون في التصنيف.

في نيسان ١٩٦٧، حرى الاقتراع على قانون كان من شأنه تدعيم نظام التصنيف الاتني هذا. وقد وضع لمواجهة الخلاسيين الذين قد يسعفهم لونهم الادعاء بانتمائهم إلى البيض، والذين كانوا حتى تاريخ هذا القانون يتمتعون عماملة شبه متساوية مع البيض باعتبارهم «ملحق الرجل الابيض» أو «الزائد» عليه.

وجاء سيل من كتابات الادباء والمؤرخين والاحتماعيين والاعلاميين (عبر استطلاعات ميدانية) لتعكس المآسي المفجعة التي عاشها الافراد والعائلات والمجموعات (حاصة البانتو) نتيجة تطبيقات قوانين التصنيف العرقي في حنوب افريقيا.

الفصل العمودي بين الاعراق: أحلت حكومة حنوب افريقيا محل مبدأ التكامل مبدأ آخر قائمًا على مقولة «عش ودعه يعش منفصلاً عنك» (Live and let live apart) وقد طبق هذا المبدأ

عمليًا على جميع أصعدة الحياة في حنوب افريقيا تحميه القوانين التي أربت على ٨٠ قانونًا تنص جميعها على فرض الفصل العنصري بين الاعراق وتصادر كل إمكانية مقاومة لها.

فعلى الصعيد السياسي، استبعد غير البيض من كل مشاركة في الشؤون الوطنية أو المحلية. ففي ١٩٣٦ و ١٩٥٦ محسر الخلاسيون والسود في الكاب حق الاقتراع اللذي كان قد منحهم اياه دستور ١٩٠٩. وأصبحت كل مجموعة تعيش لنفسها وعلى حساب نفسها دونما أي تداخل سياسي أو وطني مع مجموعة أحرى. يمكن ان يكون لها تنظيماتها السياسية أو المهنية على الصعيد المحلي، وكذلك مجالس تمثيلية، لكنها ملحقة بوزارات البيض. وعلى كل حال، استمرت هذه التنظيمات والمحالس التمثيلية الخاصة بغير البيض أقرب إلى مسودات مشاريع منها إلى الوجود الفعلى ولو بصيغة إلحاقها بوزارات البيض.

على الصعيد الاجتماعي، منعت الزيجات



دفتر من ٩٦ صفحة:
بطاقة هوية وعبور
وعمل في الوقت
نفسه، ووظيفته
ان يبقى ملازماً
طم ليؤكد على
انتمائهم الاسود.
منظاهرون سود
يلقون به في النار.

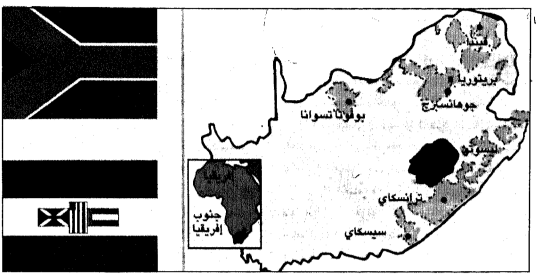
بين البيض وغير البيض بموجب قانون صادر في المبيض وغير البيض بموجب قانون ١٩٢٧ الذي أبطل صلاحية الزيجات المعقودة في الخارج، ونص على معاقبة كل من يجري علاقات مع عرق آخر حارج نطاق الرواج. فالحوف من «تلوث» العرق الابيض واضح وجلي في هذه التشريعات. ومنذ ١٩٥٣، فرض القانون فصلاً تامًا بين البيض وغير البيض في كل الامكنة وعلى جميع الصعد التي يمكن ان يقوم فيها اتصال بين انسان وآخر الامكنة العامة، فيها اتصال بين انسان وآخر الاياضة، الفنادق، وسائل النقل، أمكنة التسلية، الرياضة، الفنادق، ولكن في حدود ضيقة جدًا ودائمًا في إطار علاقة السيّد بالعبد، كما مثلاً في وضع الحدم في البيوت وفقط خلال دوام عملهم.

وجاء قانون ١٩٥٠ (وما تبعه من قوانين واحكام مكملة) ليحدد مكان إقامة الجموعات، كل مجموعة ضمن حدود جغرافية معينة. وترتب على هذا القانون تهجير قصري طال خاصة المجموعة الهندية، واحتفت بعض التجمعات السكنية المحيطة ببعض مدن البيض.

في الحياة الاقتصادية والمهنية، حضع كل نزاع مهني، اطرافه من غير البيض، لاجراءات عاصة يعود القرار النهائي فيها للمسؤولين البيض. الاضرابات ممنوعة على الملونين، وإذا كانت النقابات المختلطة محظورة فإن النقابات الخاصة بكل مجموعة، وإن كانت حرة، إلا انها غير معترف بها قانونيًا، فتصبح عمليًا من دون حدوى أو فعالية. الوظائف الرفيعة موقوفة على البيض،







على الخزيطة: البانتوستانات، والبقعة السوداء هي مملكة ليسوتو. الى اليسار: علم المصالحة الوطنية الجديد (أعلى)، وعلم نظام الفصل العنصري (أسفل).

المتوسطة وما دون يمكن ان يدخلها الخلاسيون وبعدهم السود.

منذ ١٩٥٣، أمسكت الحكومة المركزية بادارة التعليم الابتدائيي والثانوي لسدى البانتو (السود) ووجهت برامج التعليم وفق ما يخدم نظام الأبارتيد. وهذه السياسة التعليمية بدأتها الحكومة ايضًا، منــذ ١٩٦٣، إزاء الخلاســيين. وفي ١٩٥٩، صدر قانون الجامعات حيث منعست جامعات البيض من استقبال طلاب من غير البيض. وفي المقابل، افتتحت ثلاثة معاهد للبانتو، ومعهد واحد للخلاسيين والهنود. الدكتور فيروورد حدّد فلسفة لنظام التعليم المتوازي هذا بقوله: «يجب العمل على الخضارة ولكن ليس وفق النمط الغربي». والارقام الاحصائية حول انتشار التعليــم كثـيرًا مــا كانت حكومة جنوب افريقيا تلجأ إليها لرفعها في وجه المعترضين والمنتقدين. ففي ١٩٦٧، أصبحت نسبة الذيمن يعرفون القراءة والكتابسة وارتسادوا المدارس ٥٥٪ من محموع البانتو، وهمي نسبة متقدمة على كثير من البلدان الافريقية. أما الحرية، التي كثيرًا ما كانت الحكومة تتكلم عليها، فكانت متوافرة طالما همي حاضعة لقوانين الأبارتيد. ولم يكن امام المعترضين على الأبارتيد من البيض وغـير

البيض، إلا المثول امام المحاكم بتهمة «الخيانة» توطئة لصدور حكم بتحريده من الحقوق المدنية. وأول محكمة التأمت للنظر بمثل هذه الدعاوى كانت في كانون الاول ١٩٥٦.

البانتوستان: استعمل نظام الأبارتيد مفردة «بانتوستان» (Bantoustan) التي تعين «بالاد» أو «وطن» البانتو، وأحلها محل المفردة التي استعملها البيض تقليديًا وهي «محمية»، أو «معزل» معينين، وهم البانتو، أي السكان الافريقيين السود في حالة جنوب افريقيا. والصيغة الجديدة المستعملة «بانتوستان» اعتبرها نظام الأبارتيد خطوة متقدمة على السابق على اساس انها ترتكز على أفكار رئيسية ثلاث: ضرورة ضمان نمو البانتو وتقدمهم في إطار إقتصاد زراعي أساسًا؛ ضرورة تحديد في إطار إقتصاد زراعي أساسًا؛ ضرورة تحديد سواهم؛ وضرورة منحهم بنى تحتية إدارية قادرة خاتية لأن تجعل الافريقيين يمتلكون تدريجيًا ادارة ذاتية حقيقة ولكنها متلائمة وتقاليدهم.

حاول قــانون ١٩١٣ المعــروف بــــ«لانـــد أكت» Land Act ان يحـدد المساحة الاجمالية المثلي

لإنشاء ٢٦٠ محمية للسود. وحدد قانون ١٩٣٦ الرقم النهائي لإجمالي المساحة، وكذلك الشروط التي يجب اتباعها لشراء الارض تدريجيًا من الفلاحين البيض. وعندما انتهت عملية الشراء أثناء الحرب العالمية الثانية، كانت المساحة المعدة للبانتوستان تحتل ١٣٠٧٪ من مجموع مساحة مجمهورية جنوب افريقيا، والمساحة المتبقية اعتبرت منطقة تملكها الاقلية البيضاء.

وجاءت مسألة تقطيع البانتوستان لتطرح مشكلات معقدة ودقيقة. والدراسة الأشمل والاوفى حول هذه المسألة هي اليتي وضعتها لجنة توملينسون (Tomlinson) في تشرين الاول البانتوستانات في الثلاثين إلى الخمسين سنة القادمة البانتوستانات في الثلاثين إلى الخمسين سنة القادمة ممكن بشرط ان تعمد الدولة إلى استثمارات ضخمة فيها، وتحديث البنى الاقتصادية والادارية، أو تصنيعها. وانتهت الدراسة إلى إطلاق هذا الانذار في وجه الحكومة: «الخيار واضع. إما قبول هذا التحدي والعمل له، وإما قبول ما لا يمكن هذا التحدي والعمل له، وإما قبول ما لا يمكن السود الافريقيين والاوروبيين في مجتمع مختلط».

بعد نحو تسع سنوات من هذه الدراسة، أنشيء بنتوستان واحد هدو «ترانسكاي» ومنح دستور في ٣٠ ايار ١٩٦٣. وهو كناية عن إقليم في جنوب افريقيا تعادل مساحته مساحة الدانمارك، وكان يسكنه، في حينه، نحو مليون ونصف مليون من البانتو (أي ما يعادل ٣٠٪ من مجموع السود الذيبن كانوا يعيشون في الخميات) الذين ينتمون بغالبيتهم إلى قبيلة، أو اتنية، حوسا التي خرج منها نلسون مانديلا. وكان المركزية) في بانتوستان ترانسكاي مفوض عام يشرف على جميع النشاطات المهمة. لكن هذا يشرف على جميع النشاطات المهمة. لكن هذا الأمر لم يمنع ترانسكاي من ان تطور تدريجيًا استقلالها الذاتي.

وساعدت الوحدة الجغرافيسة والظروف الديمغرافية والاقتصادية التي تمتعب بها ترانسكاي على تنمية تجربة استقلالها الذاتسي. وهــذا الأمـر لم يكن متوفرًا للبانتوستانات المقترحة الأحرى المتى كانت تضم إتنيات سوداء شديدة الاحتلاف تعيش على اراض غير متصلة، أي لا تشكل وحدة اقليمية جغرافية. وإحمدي الأفكار التي طرحها فيروورد، والمتصلة بمسألة البانتوستانات، تعلقت بضرورة تسريع لامركزية صناعات البيض، وإقامتها عند حدود مناطق جنوب افريقيــا البيضــاء مع البانتوستانات، ما يتيح الفرصة امام الصناعيين للحصول على يلد عاملة سوداء ورفع مستوى حياتها من دون إحبارها على ترك مكان إقامتها والنزوح إلى مناطق البيض. وقد اقيمـت فعـلاً استثمارات صناعية في المناطق الحدوديــة، لكنهــا لم تعطِ النتائج التي لحظتها دراسة لجنة توملينسون. أما الخلاسيون والآسيويون فقـد عاشـوا في جـزر متناثرة داخل مناطق الجحموعة البيضاء.

ما همي البانتوستانات وماذا عمن وضعها بصورة عامة حتى انتخابات نيسان ١٩٩٤ الـي قضت على نظام الأبارتيد؟

- ترانسكاي Transkei: بانتوسستان مستقل غير معترف به لا من هيئة الامم المتحدة ولا من منظمة الوحدة الافريقية. مساحته شعره كلم م،، وعدد سكانه نحو ٣٠٥ مليون نسمة. أكبر إتنياته، أو قبائله، قبيلة حوسا. مستقل، في إطار جمهورية جنوب افريقيا، منذ ٢٦ تشرين الاول ١٩٧٦. عاصمته أومتالا.

بوفوتاتسوانا Bophathatswana بانتوستان مستقل غير معترف به دوليًا. مساحته ٤٤ ألف كلم م،، وهو اقليم غير متصل جغرافيًا، متناثر إلى سبعة أجزاء في جنوب افريقيا وفي بوتسوانا (دولة مستقلة). عدد سكانه نحو ٥،٣ مليون نسمة. أهم قبائله: تسوانا، سوتو، شانغانس، حوسا، زولو. مستقل منذ ١٢ حزيران

١٩٧٧. عاصمته ممباتو.

- سيسكاي Ciskei: بانتوستان مستقل غير معترف به دوليًا. مساحته ٥٠٠ كلم م. (طول شاطئه ٢٠ كلم)، وعدد سكانه نحو مليون نسمة إضافة إلى مليون آخر يقيمون في جمهورية جنوب افريقيا، وغالبيتهم من قبيلة خوسا. مستقل منذ ٤ كانون الاول ١٩٨١. عاصمته بيشو.

- غزنكولو Gazankulu: مستقل ذاتيًا. مساحته ۲۹۹۷كلم م.، واقليمه غير متصل جغرافيًا، ومقسم إلى أربعة اجزاء. عدد سكانه نحو ١٥٨ ألفًا. أهم قبائله: شانغانس، تسونغاس، سوتو... استقلال ذاتي منذ شباط ۱۹۷۳. عاصمته جيباني.

- كنغوانسي Kangwané: بانتوسستان مستقل ذاتيًا. مساحته ٥٠٥ كلم م.. عدد سكانه غيو ٥٠٠ أليف نسمة. وأهم قبائله شانغانس وسوازي. ونسبة كبيرة منهم تعيش في مقاطعة البيض في ترانسفال. استقلاله الذاتمي منذ اول تشرين الاول ١٩٧٧. عاصمته لويسفيل.

- ليبوا Lebowa: بانتوستان مستقل ذاتيًا منذ تشرين الاول ١٩٧٢. مساحته ٢٥٢٥ كلـم م.، مقسمة إلى اقليمين كبيرين و١٧ إقليمًا صغيرًا. عدد سكانه نحو ٣٠٤ مليون نسمة، وأهم قبائله السوتو. عاصمته ليبواكغومو.

- كواكوا Qwaqwa: بانتوستان مستقل استقلالاً ذاتيًا منسذ ٢٥ تشرين الاول ١٩٧٤. مساحته ٢٠٠ كلم م.، واقع في جبال دراكسنبرغ على علو بين ١٧٠٠ و ٢٠٠ م. عدد سكانه نحو ٣٠٠ ألف نسمة، غالبيتهم من قبيلة السوتو. عاصمته ويتسيزهوك.

- كوازولو Kwazulu: بانتوستان، مستقل ذاتيًا منذ حزيران ١٩٧٠. مساحته ٣٢٣٥كلم م.، واقع في مقاطعة الناتال، ومقسم إلى ٧٠ حزءًا تشكل جميعها ٣٥٪ من مساحة المقاطعة. عدد سكانه نحو ٥،٥ مليون نسمة، ٩٨٪ منهم من

قبائل الزولو، والباقون من قبائل الخوسا والسوتو والسوازي. عاصمته أولندي.

- كواندييلي Kwandébélé: بانتوستان مستقل ذاتيًا منذ اول تشرين الاول ١٩٧٩. مساحته ٢٣٩٩كلم م.. عدد سكانه نحو ٥٥٠ ألف نسمة، غالبيتهم من قبيلة السوتو. عاصمته كوانلنغا.

وإضافة إلى بانتوستانات (دول، أو ولايات السود)، هناك ست مقاطعات في إطار التقسيم الاداري والسياسي والاتنى للبلاد: ١- مقاطعة الكاب (Cap)، ومساحتها ٦٤١٣٧٩ كلم م.، وعدد سكانها نحو ٦ مليون نسمة، منهم نحو ١،٢ مليون ابيـض، ونحـو ٢ مليـون أسـود، ونحـو ٢٠٧ مليون خلاسي ونحو ٤٠ أليف آسيوي؟ ٢-مقاطعة الناتال (Natal)، ومساحتها ٩١٧٨٥ كلم م. (مع بانتوستان كوازولو)، وعدد سكانها نحو ٢٠٥ مليون نسمة، منهم نحو ٨٠٠ ألف أبيض، ومليون أسود، و ۲۰۰ ألـف آسيوي و ۱۰۰ ألـف خلاسى؛ ٣- مقاطعة، أو دولة أورنج (Orange)، ومساحتها ١٢٧٩٩٣ كلم م. (مع بانتوستان كواكوا)، وعدد سكانها نحو ٢،٧٥ مليون نسمة، منهم نحو نصف مليون ابيض، و ٢٠١ مليون اسود، و ١٠٠٠ ألف خلاسي، وألف آسيوي؛ ٤- مقاطعــة ترانسفال (Transvaal)، وفيها العاصمة بريتوريـا. مساحتها ٢٦٢٤٩٩ كلم م.، وعمدد سكانها نحو ١٠ ملايين نسمة، منهم نحو ٣ ملايين أبيض، وه، ٦ مليون أسود، وه١٧ ألف آسيوي، و٣٢٥ ألف خلاسي؛ ٥- جزيرة ماريون (Marion) التي تبعد ١٩٢٠كلم جنوبي الكاب في المحيط الهنــدي، مساحتها ٣٨٨٥٥ كلم م.، اكتشفت في العمام ١٧٧٢ على يد البحار الكابتن ماريون، وتستعمل كمركز للتحارب النوويــة؛ ٦- حزيــرة الامــير إدوارد، وتبعمد ٢٠ كلم عمن جزيرة مماريون، مساحتها ٤٧ كلم م.، وكانت من الممتلكات الفرنسية، وتخلت عنها فرنسا لبريطانيا ايام

الجمهورية الثالثة، وضمها، وجزيرة ماريون، اتحـاد جنوب افريقيا في العام ١٩٤٨. وهي غير مأهولة.

تشوذم السود: عانت الأغلبية السوداء من التفتت والتشرذم بفعل الطابع القبلي والعشائري المميز للسود في البلاد. فالسود ينقسمون خمس قبائل كبرى في حنوب افريقيا: الزولو، الهوسا، السوتو الشمالية، السوتو الجنوبية، تسوانا. وتتمتع قبيلة الزولو بالاغلبية السكانية النسبية حيث تمشل وحدها نحو ٨٣٪ من إجمالي السكان السود، وإليها ينتمي زعيم حركة «إنكاثا» منغوسوتو

بوتيليزي، بينما تبلغ نسبة الهوسا (ومنها نلسون مانديلا) نحو ٢٠٪، والسوتو الشماليين نحو ٢٠٪. واعتبرت قبيلة الزولو، من حلال حركة إنكاثا، متحالفة مع الحكومة البيضاء، واتسمت علاقاتها بالمؤتمر الوطني الافريقي بزعامة مانديلا بالعداء والعنف. واندلع الصراع على السلطة بينهما، إلى ان حسم لمصلحة مانديلا، بتأييد من قطاعات واسعة من قبيلة الزولو نفسها، قبيل انتخابات نيسان ٤٩٤، وبعد ان كان الخلاف وصل إلى حد تهديد بوتيليزي بانفصال بانتوستان الزولو عن جنوب افريقيا.

العنف الاسود -الاسود.



## تفكيك نظام الأبارتيد

روزنامة التفكيك التدريجي: انهيار نظام الأبارتيد في حنوب افريقيا الذي وقف العالم على انهياره النهائي والقضاء عليه في انتخابات نيسان ١٩٩٤ لم يتم دفعة واحدة من خلال استصدار قانون أو من خلال حدث، بل جاء تتويجًا لسلسلة مسن التشريعات والاحسراءات والاحسداث السود التي لم تنطفىء جذوتها على مر السنين، والضغط الدولي الذي وصل إلى حد وضع جنوب افريقيا، بنظامها العنصري، في عزلة تامة عن العالم. وفي ما يلي روزنامة بأهم أحداث التفكيك التدريجي لهذا النظام:

في ٢٩ كانون الاول ١٩٧٤، حرت اول مباراة في كرة القدم في جوهانسبورغ بين فريسق ابيض وفريق اسود. في ١٩٧٥، تخرجت اول دفعة من الضباط الخلاسيين في الجيش. في ١٩٧٦، أقيم مسبح متعدد الاعراق على شاطىء بورت اليزابت. في ١٩٧٨، أقيمت محرقة للجثث متعددة الاعراق في ترانسفال. في ١٩٧٩، السماح للسود بانشاء نقابات لهم. في ١٩٨٠، انضم نحو ٢٠٠ ألف أسود إلى النقابــات، وسمـح بــالزواج المختلـط بـين الرجل الابيض والمرأة الخلاسية. في ١٩٨١، صــدر قانون يلغى حصر الوظائف باعراق معينة ويفتح باب العمل النقابي وفتح مراكز التعليم والتأهيل امام العمال من كل الاعراق. في ١٩٨٢، عقد احتماع بين الحكومــة المركزيـة في حنــوب افريقيــا وبين حكومات أربعة بانتوستانات بهدف تسهيل التعاون فيما بينها. وابتداء من ١٩٨٢، منحت المناطق المدنية للسود نظامًا بلديًا. في ١٧ آب ١٩٨٤، حرى تشريع أول إضراب اعلنته نقابة للســود. وفي ۲۷ و ۲۸ آب ۱۹۸٤، حــرت انتخابات تشريعية للخلاسيين والهنود علمي اساس الاصلاح الدستوري الصادر في ٢ تشرين الثاني

١٩٨٣، كما صدرت عدة قوانين تعدّل أو تحل محل قوانين سابقة أكثر عنصرية. في ١٩٨٥، اعلن الرئيس بوتا (Botha) ان الأبارتيد أصبح «مفهومًا وقد تجاوزه الزمن»، في ما استمر اليمين المتطرف وحده في الاقلية البيضاء متمسكًا بالمفهوم القديم للأبارتيد. في نيسان ١٩٨٥، تمّ إبطال كل ما له علاقة بمنع الرواج المختلط. وفي اول ايلول ١٩٨٥، تمّ ايضًا إلغاء التمييز العنصري في وسائل النقل. في نيسان ١٩٨٦، تم إلغاء الاحراء الخاص بـ «دعه يمر» الذي كان يجبر السود على حمل بطاقة عنصرية تبقى ملازمة له في كل تنقلاته، ومن حراء ذلك كان قد تمّ توقيف أكثر من ٨٠٠ ألف أسود بــــين ١٩٨١ و١٩٨٤. في تمـــــوز ١٩٨٦، تمّ الاعتراف بحق السود في التملك. وفي تشرين الاول ١٩٨٦، ادانت الكنيسة الاصلاحية الهولندية كل محاولة تبرير إنجيلي (أو توراتي) لنظام الأبارتيد. في ١٢ آب ١٩٨٧، تمّ القضاء على آخر مظاهر الفصل العنصري في ما يتعلق بالعمل في المناجم. في ه تشرين الاول ١٩٨٧، أقر مبدأ فتح كل المناطق امام السود الراغبين في الاقامة حيثما شاؤوا. في ۲۹ حزیران ۱۹۸۸، أنشيء بجلس وطني متعدد الاعراق لوضع دستور جديد للبلاد، مؤلف من ٤٦ عضوًا، بينهم ٣٠ من السود. في تشرين الاول ١٩٨٨، حدد موعد لإجراء انتخابات بلدية عامة ومتعددة الاعبراق، هيو ينوم ٢٦ تشبرين الاول ١٩٩٩. في ٣ تشرين الثاني ١٩٨٨، بدأ العمل بــ«السلطة التنفيذية» المشتركة بين بانتوستان كوازولو ومقاطعة ناتال، ويتمثل فيها ٥ من السود (منهم الرئيس أوسكار دلومو)، و٣ من البيض و٢ من الهنبود. في ٢٩ حزيسران ١٩٨٩، فتحست جوهانسبورغ كل مسابحها وخطوط مواصلاتها ومراكز تسليتها امام الجميع من كل الاعراق. في ١٦ ايار ١٩٩٠، تمّ إلغاء التميسيز العنصري في المستشفيات. في ١٥ تشـرين الاول ١٩٩٠، تم رسميًّا إلغاء قانون التمييز العنصري في الاماكن

العامة. في ١٧ حزيران ١٩٩١، تمّ رسميًا إلغاء الأبارتيد وكل القوانين ذات الصلة به.

دوكليرك ومانديلا: مع وصول فريدريك دوكليرك إلى رئاسة الجمهورية في منتصف آب ١٩٨٩، أعلن عن عزمه إدخال اصلاحات جذرية للحد من سياسات التمييز، وبادر إلى اتخاذ مجموعة من الاجراءات الرامية إلى انهاء بعض جوانب نظام الأبارتيد. ومن ابرز تلك الاجراءات ما أعلنه دو كليرك في شباط ١٩٩٠، في إطار برنامج الاصلاح السياسسي والانهاء التدريجي للنظام العنصري، وما اعتبر اضحم تحـول سياسـي في البلاد، إذ اشتمل هذا البرنامج على رفع الخطر نهائيًا عن نشاط حزب المؤتمر الوطيي الافريقي (زعيمه نلسون مانديلا)، وحزب عموم افريقيا، والحزب الشيوعي و٢٣ منظمة وحزبًا سياسيًا كانت جميعها تكافح النظام العنصري، بالاضافة إلى إطلاق سراح نلسون مانديلا، واختصار مدة الاحتجاز الاداري من دون محاكمة لمدة ستة شهور فقط كحد أقصى، ووقف تنفيــذ احكــام الاعــدام، ورفع الرقابة عن اجهزة الاعلام وسن قوانين حديدة لها. ثم اعلنت الحكومة عقب ذلك عفوًا عامًا عن المنفيين السياسيين الذين يصل عددهم إلى نحو ٤٠ ألفًا وإتاحة الفرصة لهم للعودة إلى بلادهــم طواعية حلال ١٢ شهرًا، بالاضافة إلى إدحسال تعديلات على قوانين الحقوق المدنية في البلاد.

وقد بدأت عملية التسوية في جنوب افريقيا عقب اعلان مانديلا في منتصف ١٩٩١ دعوته كل الاحزاب ذات الوزن الشعبي للمشاركة في عادثات تهدف إلى وضع دستور غير عنصري، ومطالبته بتشكيل حكومة انتقالية تكون مهمتها الرئيسية انهاء العمل تمامًا بنظام الأبارتيد (الفصل العنصري)، وذلك من حلال الاشراف على المفاوضات التي تؤدي إلى انتخاب جمعية تأسيسية تتولى وضع دستور حديد. في اعقاب ذلك،

توصلت حكومة بريتوريا والمؤتمر الوطني الافريقيسي وحركة إنكاثا وبعسض الشخصيات السياسية والدينية إلى اتفاقية سلام في ايلول ١٩٩١. وذلك بهدف إنهاء اعمال العنف في مدن السود التي كان قد راح ضحيتها ما لا يقل عن ١٠ الاف شخص على مدى سبع سنوات. ونص الاتفاق على عدم حواز حمل السلاح أثناء الاحتماعات السياسية وحظر تشكيل المبليشيات المسلحة وتشكيل ألملان مراقبة لمتابعة تنفيذ الاتفاق.

«كوديزا» والاستفتاء: في إطار التحاوب مع دعوة مانديلا، بدأت في ٢٩ تشرين الشاني ١٩٩١ محادثات شاملة بين حكومة بريتوريا والقوى الوطنية الافريقية التي ينضوي فيها نحو ٢١ جماعة سياسية بهدف العمل على بناء جنوب افريقيا الوحدة. وقد أفضت تلك المحادثات إلى وتمقراطية» والمعروف اختصارًا بـ«كوديزا» في ٢٠ كانون الاول ١٩٩١، وامكن من حلل هذا المؤتمر التوصل إلى اعلان للنوايا يتضمن العمل على إجراء التحول الدستوري.

وتلقت عملية التسوية قوة دفع كبيرة مع موافقة البيض في الاستفتاء الذي اجرته الحكومة في الا النار ١٩٩١ بشأن الاصلاحات السياسية المفضية إلى القضاء على الأبارتيد. حيث كان هذا الاستفتاء (٦٨،٧٪ من الاصوات) ضروريًا لقطع الطريق على العناصر البيضاء المناوتة للاصلاح المعافلون اليمينيون والنازيون الجدد وبعض عناصر الجزب الوطني الحاكم)، ولتأييد الدستور الجديد الذي قدمه دو كليرك والذي ينص على إنشاء الذي قدمه دو كليرك والذي ينص على إنشاء الساس صوت واحد لكل ناحب واحد؛ والثاني، اساس صوت احد لكل ناحب واحد؛ والثاني، يعطي مقاعد متساوية لاقاليم حنوب افريقيا، ويمتلك محلس الاقاليم حق النقض في ما يوافق عليه المحلس المنتخب، وذلك لتوفير قدر من القدوة

السياسية للبيض لمواجهة حكومة الأغلبية السوداء.

التعثر و «إنكائي»: على ان المباحثات الدستورية دخلت بعد ذلك فترة من التعثر بسبب ما كانت تبديه حكومة دو كليرك من تخوف على الأقلية البيضاء مع بدء تطبيق الدستور الجديد، ساعدت على ذلك حوادث العنف العنصري التي لم تنقطع والتي كانت ترتكبها تنظيمات متطرفة من الجانبين، البيض والسود، منها مذبحة مستوطنة ضحيتها ٤٢ شخصًا من الرجال والنساء ضحيتها ٢٤ شخصًا من الرجال والنساء مع قوات الامن العنصرية في منتصف حزيسران والافريقي (مانديلا) إلى تصعيد اعمال العنف ضد حكومة بريتوريا ومطالبة دو كليرك بالاذعان لحكم الأغلبية السوداء.

امتدت فسرة التعثر هذه ما لا يقل عسن عشرة أشهر، اعتمدت خلالها عملية التسوية على آلية بديلة تمثلت في اللجوء إلى المحادثات الثنائية سواء في ما بين دو كليرك ومانديلا، أو في ما بين مسؤولى الحكومة البيضاء وحزب المؤتمر.

التسوية: فقد حاول دو كليرك ان يحافظ على استمرار مسيرة التسوية، رغم حوادث العنف شبه اليومية، من خلال التعهد، في ايلول ١٩٩٢، باجراء الاصلاحات التشريعية في غضون ما لا يزيد عن عامين. ونجمح دو كليرك ومانديلا في الاتفاق على تفاهم مشترك بشأن الحاجمة إلى التحرك بسرعة نحو إقامة حكومة وحدة وطنية انتقالية وانتخاب جمعية وطنية ديمقراطيًا.

شكل الاتفاق، بحد ذاته، دفعة قوية وتطورًا سياسيًا مهمًا بما انطوى عليه من تنازل الحكومة في شان مسالة السلطات وحدود الاقساليم (البانتوستانات) واحتصاصاتها، الامر الذي مهد

الارضية امام استئناف المحادثات الدستورية الموسعة المتعددة الاطراف في ٥ آذار ١٩٩٣ عقب انقطاع طويل، بهدف استئناف اعمال نقل البلاد من نظام الأبارتيد إلى النظام الديمقراطي. غير ان اغتيال كريس هاني، زعيم الحزب الشيوعي وأحد أبرز قادة المؤتمر الوطني الافريقي وعضو اللجنة التنفيذية الوطنية التي تتولى وضع سياسة المؤتمر الوطني، أدى إلى تصاعد اعمال العنف في ايار ١٩٩٣. لكن الزعماء الافارقة والبيض اتفقوا على ان احتواء اعمال العنف لا يمكن ان يتم من دون الاسراع في محادثات التحول إلى الديمقراطية. وهــذا مــا حصــل بالفعل رغم ما شابه من معوقات (أمنية على وجمه الخصوص) عجزت عن إيقاف المسار التسووي الديمقراطى (استكمالاً لخطوات التسوية الديمقراطية المتوازية مع خطوات تفكيك الأبارتيد، راجع أواخر باب «النبذة التاريخية»).

#### مناقشة: ما بين جنوب افريقيا وفلسطين:

محادثات وإجراءات وتشريعات تفكيك الأبارتيد في جنوب افريقيا تزامنست مسع المفاوضسات والاتفاقيات الفلسطينية (والعربية) - الاسرائيلية (وكذلك، وإلى حد كبير، مع احداث عالمية كبرى بدءًا بانهيار الاتحاد السوفياتي، وحرب الخليم الثانية، وبعدهما حرب البوسنة-الهرسك...). فانبرى الكتباب والمحللون للربط مما بسين همذه الاحداث الكبرى في سياق ما يرتسم من ملامح لنظام عالمي حديد. وكانت المقارنة بين فلسطين وجنبوب افريقيا، تاريخيًا وراهنًا، مادة الكتابة الأغزر لدى الكتاب والمفكرين السياسيين العسرب. من هؤلاء، وربما في مقدمتهم، الكاتب والخبير السياسي المصري لطفي الخولي الذي نشرت له «الحياة» (١٣ كانون الثاني ١٩٩٤) المقال التالي: ١- بدا عام ١٩٩٣، في ايامه الاحميرة، كأنه زمن المعجزة التي توهجت احيرًا، ولمست بعصاها السحرية بورتسي الصراع الدامي في

فلسطين وجنوب افريقيا، فإذا بالفرقاء المتصارعين طوال عهود وسنوات مريـرة، يلتقـون ويتفـاوضون ويتصافحون على ارض باردة، لكن اتون البؤرتــين لا يزال مشتعل الأوار من حولها.

في ذلك العام سنحت فرصة استثنائية، لعقد اول تسوية من نوعها للصراعين المتأزمين، كما لم يتأزم صراع اقليمي آخر طوال القرن العشرين. لكنه ككل تسويات عام ١٩٩٣ جاءت منقوصة غير مكتملة، تقف مرتجفة في مفترق طرق النجاح أو الانتكاس.

ولأن كل الحسابات الدولية والأقليمية، لم تدخل في اعتبارها امكان حدوث شيء مهم عام ١٩٩٣ يغير مناخ العداء المطلق بين الاطراف المتصارعة في فلسطين وجنوب افريقيا على وجه الخصوص، فقد ظهر الأمر كأنه معجزة، وتعامل الرأي العام العالمي والاقليمي مع الحدثين بهذا المنظور. وذلك على رغم ان جماعات تنتمي إلى هذا الطرف أو ذاك، نظرت اليه كأنه كارثة.

سواء كان الامر معجزة أو كارثة، عند هذا البعض أو ذاك، فأنه شد انتباه العالم إلى درجة بات معها الملمح المميز لعام ١٩٩٣، همو الفلسطينية من وجه، وجنوب افريقيا من وجه آخر.

۲- اللافت للنظر ان بين الوجهين سمات مشتركة، إلى جانب السمات الخاصة بكل وجه على حدة.

لعل من أبرز السمات المشتركة، ان العنصرية الدموية هي التي حركت نيران الصراع واشعلتها في كل من فلسطين وجنوب افريقيا. حملها معه المهاجر الاسرائيلي، وبخاصة الوافد من الغرب، والمستوطن الابيض، الوافد من الغرب ايضًا، عقيدة وسلوكًا. وذلك على امتداد العصر الاستعماري، قديمه وجديده.

ظلت هذه العنصرية تلقى الحماية والدعم من الغرب، قديمه وحديثه، على رغم كل ادعاءات

الغرب عن حق الشعوب في تقرير مصيرها، والعداء للعنصرية عمومًا، وصورها الاوروبية الفاشية والنازية، بصفة حاصة.

وهكذا استمر المشروع الصهيوني في فلسطين في احتثاثه للفلسطيني من وطنه وجذوره وهويته القومية والثقافية وحريته، كذلك مشروع الأبارتيد الساحق لمقومات الشعب الافريقي، حارج الصياغات والمفاهيم الفكرية والسياسية للغرب عن العنصرية.

ان ازدواجية المعايسير في تقييسم الظواهسر الانسانية والسياسسية والاجتماعية، بقيت-ولا تزال-معلمًا مميزًا للعقل الغربي، السائد والمهيمن. بيد ان حركة المتغيرات الفكرية والسياسية الدولية راحت تعمل على تعريته وكشفه وحصاره منذ التسعينات.

ومن السمات المشتركة ايضًا، ما حدث من نهوض وطني في فلسطين وجنوب افريقيـا ضـد عنصرية المشروع الصهيوني ومشروع الأبارتيد. اتخذ اشكالاً متعددة من المقاومة متقطعة بين وقست وآحر. لكن مع تجمع الخبرات الوطنية، في مناخ ما بعد الحرب العالمية الثانيسة ودحسر الفاشية والنازيمة والاستقطاب الدولي الثنائي حلال الحبرب البياردة وبروز القوى الدولية لحركة عدم الانحياز وحركة التحرير الوطنية أمكن للمقاومة ان تتطور إلى ثورة تحرير مسلحة ذات نفس طويل وأفق سياسي محــدد الاهداف. وعلى رغم ان هذه الثورة، لم تستطع ان تحقق هدف التحرير إلا انها، بتضحيات هائلة تكاد تكون يومية راحمت تتصاعد بالضغوط الحياتية والامنية، إلى حد تقولبت معه كل من دولة اسرائيل ودولة الأبارتيد في قلعة قويسة شديدة التحصين. لكنها محاصرة تتقطع حيوطها مع واقع الحياة والعمالم، صغيرًا وكبيرًا، من حولها، شيئًا فشيئا.

تشترك فلسطين وجنوب افريقيا، في سمة أخرى الثمة، ونعني بها تداخل هياكل الشورة

التحريرية، بين الخسارج والداخيل، وإن بدرجات متفاوتة، وتركيز النظام الاسرائيلي ونظام الأبارتيد في سبيل تحطيم الروح المعنوية للمقاومة على قتل وسيحن ونفي الرموز القيادية للثورة. لكن منطق القلعة الحصينة المحاصرة عندما اضطر إلى محاولة فك الحصيار وبدء مسيرة التسوية السياسية، لم ير مفرًا من ان يفاوض ياسر عرفات «الارهابي الاول في القائمة الاسرائيلية» الذي حاول جهاز الموساد قتله أكثر من مرة، حتى بعد نفيه بعيدًا عن دائرة الصراع المباشر، إلى المغرب العربي في تونس. وفي حنوب افريقيا، اضطر النظام لأن يفرج عن نلسون مانديلا «الارهابي الاول في قائمة الأبارتيد» من سجنه بعدما يقارب من ربع قرن ويجلس للتفاوض معه.

ثمة سمة رابعة، تتمثل في ذلك الارتباط العضوي الذي ظل يوثق بين عنصرية ومصالح النظامين في اسرائيل وحنوب افريقيا، في مواجهة شعوب العالم الثالث في كل من آسيا وافريقيا.

تحسد هذا الارتباط في ثلاثة أبعاد:

الاول أمني، يقسوم على تبسادل الخسبراء والخبرات في قمع كل من الشعبين الفلسلطيني والجنوب افريقي.

الشاني اقتصادي، ويتحدد في التعاون الاقتصادي الحميم، قفزا على الحصار السياسي والمقاطعة الاقتصادية للنظامين، ولعل من بين أهم مصادر الدخل الوطني لاسرائيل (يتراوح بين ١٤ و٧١ في المئة) استيراد الماس من حنوب افريقيا وصقله وتصنيعه وتسويقه.

الشالث عسكري، ويتبلسور في المشسروع النووي المشترك بين تـل أبيب وجوهانسبورغ في انتاج القنابل النووية وتجارب تفحيرها في صحراء حنوب افريقيا.

٣- لعل هـذا البعد الاحير، كان أحطر الدوافع الخفية لدى الغرب للتحرك نحو التسوية السلمية للصراعين على اساس الحل الوسط الذي لم يعد يتحاهل الحقوق الوطنية والسياسية للشعبين

الفلسطيني والجنوب افريقي. ذلك ان الخط الاستراتيجي الكوني للغرب-مع نهايسة القرن العشرين-بات يتحدد في ان أمنه وربما سيادته النسبية في النظام العالمي الجديد قيد التشكيل، مرهون بعدم امتلاك اطراف حدد خارج «ناديه النوي» أي سلاح من هذا النوع، حتى لو كان بأيدي حلفاته، هنا وهناك من العالم، خصوصًا من نوع النظام الاسرائيلي ونظام الأبارتيد، اللذين عرفا دومًا بطابع المغامرة.

3- في تقديري ان هذه السمات الاربع المشتركة لفلسطين وجنوب افريقيا حددت مع مطلع عام ١٩٩٣ مسؤولية سادة العالم الغربيين، إزاء أمنهم المستقبلي أولاً، ثم إزاء صياغة العالم الجديد على أسس الأسواق الإقليمية الكبيرة المفتوحة تحت عيمة اتفاقية «الغات» تجاه هذين النتوءين العنصرين الملتهبين. أحدهما يحتل موقعه الاستراتيجي في شرق البحر الابيض المتوسط والآخر في الطرف الجنوبي من افريقيا.

ومن دون دخول في التفاصيل التي يضيق عنها مجال الحديث، فإن القراءة الموضوعية لعدد من التقارير السياسية الغربية من مصادر مختلفة تشير إلى التصاعد في عزف نغمة واحدة. وهي أن هذين النتوءين أديا للغرب في الوقت الاستعماري اللهيي حدمات حليلة دفعت دول الغرب في مقابلها الثمن المجزي، ماديًا وسياسيًا. مع المتغيرات والتحولات الجديدة التي يعاد معها تشكل النظام المدولي الجديد، لم يعد هذان النتوءان بكيانهما العنصري ومصادرة حقوق الشعب الاصيل، وفي ظروف تجمع الدول في أسواق كبيرة مفتوحة، ظروف تجمع الدول في أسواق كبيرة مفتوحة، على العكس صارا يثقلان بعنصريتهما وكلفتهما السياسية والاقتصادية، مزيدًا من الاعباء على هذا الغرب الآحذ في التشكل بصياغات حديدة.

و لم يعد هذا الغرب الجديد يخفي هذا التحول الفكري السياسي عن صانعي القرار

ومراكز الدراسات في كل من النظام الاسرائيلي ونظام الأبارتيد. وبالتالي تعمق الفهم بهذه الحقيقة لدى هذين النظامين منذ التسعينات.

وعلى رغم انه لا تتوافر لدينا، بعد، دلائل وبينات ملموسة أو محسوسة، إلا أننا نستطيع من محلال ربط عدد من الظواهر التي أحدث تبرز هنا وهناك في علاقات الغرب مع هذين النظامين، ان نستنتج بأن ثمة نوعًا من الوفاق حدث بين الغرب وهذين النظامين على العمل من اجل الوصول إلى «تسوية ما» للصراعين، والمفهوم المحدد للتسوية، هنا، هو ان يحفظ لقوى النظامين أكبر وأوسع الحقوق المكنة، في حين يعطي للمواطنين والجنوب افريقيين أقل الحقوق وأضيقها، على قدر المستطاع.

ولأن رموز الغرب الأساسية مثل الولايات المتحدة الاميركية أو بريطانيا أو فرنسا ليست مؤهلة بسبب تاريخها المنحاز لأن تقوم بدور وسيط التفاعل بين أطراف الصراع في احداث التسوية، وإن كانت قد مهدت المناخ الدولي لذلك، إذ تقدمت لإداء هذه المهمة دول غربيسة أو دول صديقة للغرب، لكن غير متورطة تاريخيًا في الصراعين مثل النروج والسويد ودول الشمال الاوروبي عمومًا في الصراع الاسرائيلي الفلسطيني؛ وايضًا مثل السويد وبعض دول الطوق الافريقي في الصراع بين نظام الأبارتيد والحركة الوطنية للشعب الافريقي.

و- مع ممارسة الوسيط الغربي الجديد للوره وسط احواء المتغيرات الاقليمية والدولية، وحركة قيام الاسواق الكبيرة، وضبط التسلح النووي، وحالة الانهاك المتبادلية بين اطراف الصراعين، راحت تيراكم قوى الدفع نحو الدرتسوية ما» المنقوصة مع نهاية العام ١٩٩٣، وأصبحنا، قبيل غروبه، امام اتفاق فلسطيني اسرائيلي حول مبادىء إقامة السلطة الوطنية الفلسطينية، الذي يتجاوز سقف الحكم الذاتي ولا

يصل، بعد، إلى الدولة الفلسطينية المستقلة. كذلك امام اتفاق حكومة البيض والشعب الاسود في جنوب افريقيا على أساس دستور يساوي بين المواطنين بغض النظر عن اللون أو العرق، وإن كان يسمح للبيض بنوع من الحكم الذاتي المتميز في بعض الجالات.

الأمر، إذن، ليسس معجزة، وإنما حصيلة لضغوط الواقع الموضوعية والذاتية. ونقصد بالذاتية ميزان القوى بين الاطراف المتصارعة وقت توقيع اتفاق التسوية. ولكن هذا الميزان لن يظل على حاله، فالتسوية في حركتها على الارض، بما تخلقه من وقائع جديدة وممارسات الشعب المقهور لبعض من حقوقه الأساسية، من شأنه ان يغير بالضرورة من وزن كفي الميزان. ومن هنا فالتسوية المنقوصة ليست بالكارثة إلا إذا تجمدت التسوية على حالها عند التوقيم.

٦- لكن التسوية المنقوصة تظل، مع ذلك،
 في حالة تأرجح بين النجاح والفشل إذا لم تكتمل.
 والاكتمال، هنا، يقاس .عميار موضوعي.

والمعيار الموضوعي يتطور مع حركة الزمسن والاحداث وقوة فعل الشرعية الدولية ذات الحكم (المعيار) الواحد، لا المزدوج.

قوة فعل الشرعية الدولية تعني، في الصراع الفلسطيني الاسرائيلي، شعبين ودولتين كاملي السيادة على ارض محددة وآمنة. وتعني، في الصراع الجنوب افريقي، دولة واحدة متعددة الاعراق دون تمييز. والفرق، هنا، نابع من الظروف الخاصة بكل صراع في اطار الواقع الراهن والمستقبل المنظور.

أما حركة الزمن والاحداث فتعني، أول ما تعني، ان يحشد كل من الشعبين الفلسطين والجنوب افريقي، كل قواه وابداعاته وخبراته لبناء سلطته الوطنية الديمقراطية فوق أرضه وحسن إدارتها سياسيًا وبيروقراطيًا واقتصاديًا واجتماعيًا. والانطلاق منها نحو استكمال معالم التسوية، أبما كانت الخلافات والصراعات، التي لا مفر منها، بين تيارات الشعب الفكرية والسياسية.

# معالم تاريخية

□ الاحزاب: هناك احزاب، في حنوب افريقيا، للبيض، للخلاسيين، للهنود، وللسود.

#### أحزاب البيض

- الحرب الوطيى، أسسه، في ١٩١٢ ، مرتزوغ. زعيمه الحالي (منذ ٣ شباط ١٩٨٩) فريدريك دوكليرك. وهو حزب محافظ، استلم السلطة منذ ١٩٤٨. حسد هذا الحرب غلبة القومية الافريكانية على ذوي الاصول الانكليزية، وأسس لنظام الأبارتيد، ثم تطور باتجاه موقع سياسي هو أقرب لما يُعرف في الغرب بعبارة «يسار الوسط»، وقاد المفاوضات مع السود منذ ١٩٩٨ باتجاه التسوية الديمقراطية.

- الحزب الديمقراطي: تأسس في ٨ نيسان ١٩٨٩ حراء اندماج تمّ بين الحزب الفسدرالي التقدمي وتشكيلات سياسية صغيرة. يتزعمه زكريا دو بير، وتموله أوساط الاعمال والمال (صناعيو الماس وتجاره على وجه الخصوص)، ليبرالي، يسيطر على وسائل الاعلام.

- الحزب الهرتزوغي الوطني: أسسته جماعة من المطرودين من الحزب الوطني بسبب يمينيتهم المتطرفة، وعلى رأسهم الدكتور هرتزوغ، وذلك في ٢٥ تشرين الاول ١٩٦٩. زعيمه حاب ماري. - الحزب المحافظ: تأسس في ١٩٨٧ إثر انقسام حديد في صفوف الحزب الوطني. زعيمه فردي هارتزنبرغ. يعارض تقاسم السلطة مع السود، ويدعو إلى تقسيم البلاد.

- الحركة من احل مستقبلنا: يمينية متطرفة تطالب بضم اراض جديدة.

حركة المقاومة الافريكانية: تأسست في ١٩٧٣. نازية متطرفة. زعيمها أوجين تربلانش
 Terreblanche التي تعني «الارض البيضاء»).

- حزب دولة البوير: تأسس في ١٩٨٨،

وزعيمه روبسرت فان توندر، ويدعو إلى تاسيس دولة أفريكانية؛ وقام بالمحاولة، في ١٩٩٠، أحد قادته، فأنشأ مستوطنة في أورانيا أقام فيها ٤٠٠ من مناصري الحزب على مساحة ٢٧٠٠ هكتار.

## أحزاب الخلاسيين

- حزب العمال، تأسس في ١٩٦٥.
  - حزب الحرية.
- حزب الاصلاح الديمقراطي، تأسس في . ١٩٦٨.
- حزب العمال الديمقراطيين، تأسس في ١٩٨٤.

## أحزاب الهنود

- الحزب الوطني.
- حزب التضامن الجديد.
- الحزب المستقل التقدمي.
- الحزب الهندي للاصلاح.
- حزب مؤتمر ترانسفال الهندي.

## أحزاب السود

– حزب المؤتمر الوطني الافريقي، تأسس في ٨ كانون الثاني ١٩١٢، كحزب مسيحي ليبرالي لاعنفي. علمه من ثلاثة ألوان: الأخضر، الأصفر، والأسود. نشيده: «ليحمى الله افريقيــا» Nkosi Sikélélé y Africa، وهي قصيدة للشاعر والروائي الثوري الجنوب افريقى صموتيل إدوارد كسرون مغهایی (۱۸۷۵-۱۹٤٥). اعضاؤه ینتمون، حاصة، إلى قبائل حوسا وسوتو. في ١٩٤٢، تأسست، في إطار الحزب، «رابطة الشبيبة» فضخت فيه شحنات من الحركيمة كمان بمدأ يفتقدها. بين ١٩٤٩ و١٩٥٢، حاول الحزب ان يتحد مع منظمات حلاسية وهندية معارضة. في ١٩٥٠ انضم إليه شيوعيون، وتعاون مع حزب المؤتمر الهندي في إطار برنامج يدعو إلى رفع سقف المطالب حتى العصيان. في ٢٦ حزيران ١٩٥٥، تبنى الحزب «ميثاق الحرية» ودعا إلى مجتمع متعدد الاعراق رغم معارضة التيار الافريكاني (داحل

الحزب) الذي كان يرفض هيمنة الحزب الشيوعي الجنوب افريقي على قرار حزب المؤتمر الوطيي الافريقي. في كانون الاول ١٩٥٥، انتخب ألبرت لوتولي رئيسًا للحزب، ثم جاء بعده الدكتور موروكـــا. في نيســـان ١٩٥٩، انشـــق التيــــار الأفريكاني عن الحزب. في ٨ نيسان ١٩٦٠، مُنع الحزب من العمل، فانتقل عدد من اعضائه إلى زامبيا وأقاموا في عاصمتها لوساكا. في ١٩٦١، أنشأ قادته تنظيمًا مسلحًا باسم «رأس حربة الشعب» Umkonto We Sizwe، وعُهدت قيادة التنظيم إلى جو سلوفو Joe Slovo، وهو من اصل ليتواني الذي كان كولونيلاً سابقًا في المحابرات السوفياتية (KGB)، وأمينًا عامًا للحزب الشيوعي الجنوب افريقي؛ وقد ضم هذا التنظيم المسلح نحو ١٠ آلاف رجل (مخيمات تدريب في ليبيا، غانا، إثيوبيا، تنزانيا، أوغندا) منهم نحو ٥٠٠ رجل كانوا ينشطون سريًا داخل جنوب افريقيا، ويخوضون مقاومة مسلحة ضد نظام الأبارتيد. في ١٩٦٧، أصبح أوليفر تمامبو رئيسًا للحزب. وفي ١٩٨٤، أقفلت مكاتب الحزب في موزمبيـق وتمّ طرد اعضائمه منها، وفي ١٩٨٩، من أنغسولا وزامبيا. في ٢ شباط ، ١٩٩٠ أُلغــى حظـر الحـزب وشُرع من حديد، وفي ٥ تموز ١٩٩١، انتخب مانديلا رئيسًا لـه بالاجماع، وولـتر سيسـولو نائبًا للرئيس. في ٢٧ تشرين الاول ١٩٩١، شكل حزب المؤتمر وحسزب عمسوم افريقيا «الجبهـة الوطنية» أو الموحدة. أهم زعماء الحزب، إضافة إلى مانديلا (راجع باب «زعماء ورحال دولة»)، أوليفر تامبو الذي كان قد نفسي إلى دار السلام في العمام ١٩٦٤؛ تسوفي في ١٩٩٣. وألفسرد نسزو (Nzo)، وجو سلوفو، وكريس هاني الــذي اغتيـل في ١٠ نيسان ١٩٩٣.

- الجبهة الديمقراطية الموحدة، تأسست في ١٩٨٣ كواجهة معتدلة لحيزب المؤتمر الوطين الافريقي اثناء حظره، وقد تم حلها في ١٩٩١.

كانت تضم نحو ٠٠٥ منظمة معادية للأبارتيد. أهم قادتها الأب (رجل دين مسيحي) ألان بوساك Allan Boesak، وهو خلاسي ورثيس التحمع العالمي للكنائس الاصلاحية.

انها منظمة ثقافية للزولو، وبتشجيع من حزب انها منظمة ثقافية للزولو، وبتشجيع من حزب المؤتمر. لكنها تحولت في ١٩٧٥ إلى حزب سياسي، واعلنت، في ١٩٩٠ انها مفتوحة امام كل الاعراق، وهناك نحو ١٠٠ اللف أبيض من بين اعضائها البالغ عددهم نحو ١٠٠ مليون عضو. رئيسها منغوسوتو بوتيليزي (مولود في ٢٧ آب الوطني الافريقي بحجة ان هذا الحزب اصبح حاضعًا لسيطرة قبيلة حوسا والشيوعيين. وقد حكم عليه حزب المؤتمر بالاعدام. تميزت علاقة إنكاثا وحزب المؤتمر بالعداوة المتبادلة، ووقعت بينهما اعمال عنف ومعارك ومجازر عديدة.

أزابو (منظمة شعب أزانيا)، تأسست في ١٩٧٨. عضو في «الندوة الوطنية» الستي أوجدت في ١٩٨٣ بهدف إقامة جمهورية اشتراكية. تذهب إلى أبعد من حزب المؤتمر، إذ ترفع شعار «افريقيا للسود».

- حزب مؤتمر عموم افريقيا، انشق عن حسزب المؤتمر في ١٩٥٩. حطر في ٢٨ آذار ١٩٦٠ والمائم بوكو (أي «النقي») سمح له بالعمل من جديد في ٢ شباط ١٩٩٠. قام بعدة عمليات عسكرية ضد البيض.

حركة عموم افريقيا، تأسست في كانون
 الاول ١٩٨٩، وهي فرع لمؤتمر الجامعة الافريقية.

- الحرب الشيوعي الجنوب افريقي، تأسس في ١٩٢١. واعيد تأسس في ١٩٥٠. واعيد تشكيله سريًا في ١٩٥٣. شُرَّع في ٢ شباط ١٩٩٠، ويبلغ عدد اعضائه نحو ٢٠ ألفًا. زعيمه دان توم الذي يشغل ايضًا منصب الامين العام للمالية في حزب المؤتمر، وقبله كان يوسف دادو،



لوحة تمثل معركة بين الانكليز والزولو (القرن التاسع عشر).

منذ ١٩٧٢، وتوفي في ١٩٨٣. ثم كريس هاني، منذ ٦ حزيران ١٩٩١، حلفًا لجو سلوفو. وقد اغتيل كريس هاني في ١٩٩٣. وكان الحزب يطبق توصيات وقرارات الاممية الثالثة المي بقيت عصية على فهم السود الذين يعيشون صراعًا عرقيًا وليس طبقيًا. لذلك بقي الحنزب هامشيًا في كل انتخابات، لكنه قوي النفوذ في حسزب المؤتمر بسبب ان عددًا من كوادر الحزب الشيوعي يشغل مناصب قيادية في حزب المؤتمر.

- الحزب المسيحي الموحد للمصاحلة، أسسه، في ١٩٨٦، المونسينيو موكوينا تماستجا ليندا.

□ البوير وحرب البويسو: اطلق اسسم «البوير» Boer، وهو اسم هولندي يعني حرفيًا «الفلاح»، على مستوطني جنوب افريقيا الذين يتحدرون من اصل هولندي والذين يتحدرون من الهولندية، تمييزًا لهم عن البيض الذين يتحدرون من اصل بريطاني. وتدريجًا، حل محل اسم «بوير»، في نهاية القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين اسم آخر هو «أفريكانر» Afrikaner. أما في القرنين السابع عشر والثامن عشر فكان «البوير» يطلق السابع عشر والثامن عشر فكان «البوير» يطلق

على الفلاحين لتمييزهم عن البورغرز Burghers أي سكان المدينة. ثم صار يطلق إسم البوير في القرن التاسع عشر على مربي الماشية «التريكرز» المتمردين على السلطة الانكليزية، والذين أدت هجرتهم نحو الشمال إلى تأسيس جمهوريسي ترانسفال وأورانج.

هاجرت موجات كبيرة مين البتريكرز (مربّى الماشية) بقيادة ستة من زعماتهم، وهم: بوتغير Potgieter، ماريتز Maritz، رتيف Retief، أويس Uys، بريتوريوس Pretorius وتريشاراد Tricharad، إلى منطقة من مناطق فيلد Veld العليا التي كانت قد تعرضت لهجمات قبائل الزولو. وقد استطاعت قوة من البويس ان تهزم محاربي نديبيل Ndebele وقائدهم مازيليكازي Mazilikazi في كانون الثاني ١٨٣٧. فانسحب هذا الأخير تاركًا في يد البيض المنطقة الممتدة من فال Vaal وليمبوبو Leimpopo، وهي المنطقة التي اصبحت في ما بعد ترانسفال Transval. وفي الشرق، اصطدم التريكز (وهم البوير، مربو الماشية) بقبائل السوتو Sotho الذين كان يقودهم موشوشو Moshoeshoe والذي لم يكن منه إلا ان وضع بلاده في حماية البريطانيين عام ١٨٤٨، منقذًا بذلك القسم الكبير

من اراضي السوتو من حطر البوير.

إلا ان شيمًا حوهريًا كان البويـر في حاجـة ماسة إليه لتحقيق استقلالهم، وهو منفذ إلى البحر. فعقد زعيمهم رتيف اتفاقًا مع دينغان Dingane زعيم الزولو المقيمين في ناتال. ولكن دينغان الـذي كان يتخوف من وصول عدد كبير من المستعمرين البيض، قتل ٧٠٠ من البوير المقيمين في شمالي البلاد. وفي ١٨٤٠، أي بعمد سنتين من الحرب، هُزم دينغان ثم قتل في معركة بلود ريفر Blood River، فساضطر الزولو إلى تسرك جنوبسي نافسال للبيض. وفي كانون الاول ١٨٧٩ شــن الجيـش البريطاني هجومًا على آخر دولية سوداء مستقلة. وبعمد ان احسرز الزولسو انتصمارًا في إيزاندلوانسا Isandlwana، عادوا فانهزموا نهائيًا في معركة أولوندي Ulundi. وفي ۱۸۸۷، اصبحت اراضي الزولو محمية بريطانية ما لبثت ان ألحقت بناتال في ١٨٩٧. وبذلك انتهت مرحلة الحبروب المتي أدت إلى السيطرة على اراضي الشعوب السموداء، لتبدأ بعدها مباشرة حرب البويسر (١٨٩٩-١٩٠٢). فماذا عن هذه الحرب؟.

خلفت انكلترا هولندا رسميًا في ١٨١٤ (تاريخ توقيع اتفاقية لندن)، ولكنها كانت قد بدأت بممارسة سلطتها الفعلية منذ ٢٠٨١. ومنذ ١٨٢٥ بدأت انكلترا بادخال بعض الاصلاحات على نظامها الاستعماري في البلاد، فأنشأت بحلسًا تشريعيًا (١٨٣٤)، وعملت على التخفيف من وشجعت الهجرة الانكليزية إلى المستعمرة، واعلنت وشجعت الهجرة الانكليزية إلى المستعمرة، واعلنت اللغة الانكليزية لغة رسمية، ونميت الارساليات الأنغليكانية، فأثار كل ذلك حفيظة البوير. فلم يرتضوا بالوصاية الانكليزية عليهم، ونزحوا باعداد يرتضوا بالوصاية الانكليزية عليهم، ونزحوا باعداد مستعمرة الكاب، إلى منطقة ترانسفال في الشمال، وناتال في الشرق، حيث ما لبشوا ان اعلنوا استقلالهم. فظهرت حيث ما لبشوا ان اعلنوا استقلالهم. فظهرت

۱۸۸۱)، وجمهورية دولة أورانج الحرة (كانت انكلترا قد اعترفت بها منذ ۱۸۵۶) اللتان عاشتا حياة مضطربة حتى نهاية القرن التاسع عشر بسبب تهديد القبائل الافريقية (خاصة الزولو)، فضلاً عن الازمة الاقتصادية الناتجة عن تقسيم البلاد إلى وحدتين سياسيتين متحساربتين (جمهوريات البويسر والمستعمرات الانكليزية)، ومطامح المانيا الاستعمارية في افريقيا الجنوبية، وكذلك البرتغال وفرنسا، والوضع الجديد الناجم عن اكتشاف الماس والذهب الذي ترتب عليه تدفق المهاجرين بكثرة خاصة ابتداء من ۱۸۸۲ وقيام مدن جديدة كمدينة جوهانسبورغ. وقد اعتبر البوير ان تدفق المهاجرين هذا هو عثابة غزو انكليزي يهدف إلى نهب ثرواتهم.

أخذت بريطانيا بعد ظهور هذه الثروات المنحمية تتنكر لمعاهداتها السابقة مع زعماء القبائل من جهة، ومع البوير من جهــة أخــرى، وتلجــأ إلى سياسة ضمّ الاراضي إلى سلطتها التي امتدت بين ١٨٦٥ و١٨٩٥ من مستعمرتها الكساب حتسى ناتال. وهكذا كانت كل افريقيا الجنوبية، في ١٨٩٥) الواقعة جنوبي ليمبوبو، حاضعة للسيطرة البريطانية في ما عدا جمهوريتي البويس (ترانسفال وأورانسج) اللتين كانت بريطانيا تطمسح إلى اخضاعهما ايضًا. وبعد مناوشات عسكرية عدة كانت الغلبة فيها احيانًا للبويـر، اعلنـت ترانسـفال (التي عاشت لمدة حالة حلاف حاد بين زعيميها كروجر وسيسيل رودس) الحرب على الانكليز، ثم لحقتها حليفتها أورانج، وبدأت بذلك حرب فعلية بين الانكليز والبويـر في ١٢ تشــرين الاول ١٨٩٩ امتـدت حتى ٣١ ايـار ١٩٠٢، وانتهـت بهزيمــة البويسر وباحتفاء دولتيهسم (معاهدة فرينيغينسغ للسلام)؛ واطلق على البوير، وهم تحت السلطة البريطانيسة إسمسم «أفريكسان» أو «أفريكسانر» . Afrikaner

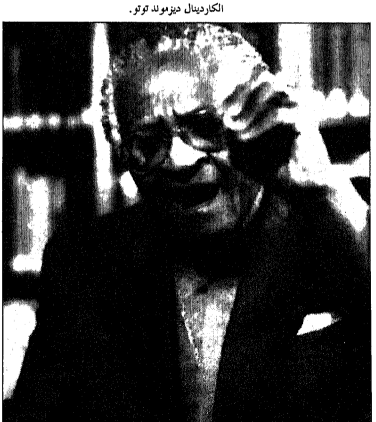
## الكاب في إطار الاكتشافات البحرية:

في الاساس، كما هو معلوم، كانت الهند وكانت الطريق إليها. هذا الأمل، والعمل على تحقيقه، سيطرا على البشرية في مطلع الأزمنة الحديثة، وتمخضا، منذ نهاية القرن الخامس عشر علسي اكتشاف القارة الاميركية في شمالي المحيط الأطلسي، ورأس الرجاء الصالح (الكاب) في حنوبيه. إذ إن الحداثة الوليدة كانت تتطلب طريقًا آخر إلى الهند وتوابلها، طريقًا بحريًا يغيي عن سلوك ذلك الطريق البري الذي وقمع تحست سيطرة العثمانيين. فقبل ان يطأ كولومبسوس الارض الاميركية (١٤٩٢) بأربع سنوات كنان البرتغالي دياز يلف حول القارة الافريقية من جنوبيها ويحط الرحال، موقتًا، في ما سمى أولاً «رأس العواصف» قبل ان يعمد لاحقًا باسم «رأس الرجماء الصالح» في إشارة لا تخفى نفسها إلى الأمل بالوصول بامان

إلى جزر الهند بثرواتها الاسطورية.

ولتن اكتفى البرتغاليون بأنشاء محطة بحرية، فإن الهولنديسين ابتنسوا، في ١٦٥٢، أول مدينسة اوروبية في الجنوب الافريقي: الكاب. وتمامًا كما حدث في القارة الاميركية الشمالية، حيث مال المستوطنون إلى الاستقلال بأنفسهم عن الدولة المتروبولية البريطانية، كذلك ظهرت لدى الهولنديين الذين استقروا في الجنوب الافريقسي، نوازع مبكرة إلى الانفصال عن وطنهم الأم. فاحتاروا لأنفسهم إسمًا قوميًا جديدًا: البوير، ثم الأفريكان، مثلما تسمّى نظراؤهم من المهاجرين في الطرف الآخر من المحيط الأطلسي بـ «الامـيركيين» (راجع «كاب» في باب مدن ومعالم).

□ الكنيسة الكاثوليكية والتمييز العنصوي: في ١٠ شباط ١٩٧٧، كان صبر



الكنيسة الكاثوليكية قبد نفيد تمامًا إزاء التمييز العنصري المستشري في ذاك البلد، وإزاء أعمال القمع والقتل والعنف التي كانت قد سادت طوال الشهور السابقة في سويتو وغيرها، بشكل حاص. فأصدر ٣١ من كبار رحال الكنيسة بيانًا اعلنوا فيه تنديدهم بالتمييز العنصري. وكان تزعم الكاردينال ديزمونـد توتـو لتلــك الحركــة دليــلأ واضحًا على رضا الفاتيكان عنها. ومن المؤكد اليوم ان ذلك الموقف الحاسم والحازم اللذي وقفته الكنيسة ضد التمييز العنصري قد لعب دورًا اساسيًا في التطورات التي عرفتها تلك المنطقة من العالم بعد ذلك. ولا أحد يمكنه ان ينسى بالطبع نضالات الكاردينال توتو السي تضافرت مع نضالات حزب المؤتمر لتوصل جنوب افريقيا إلى عتبات الامل الذي تقف عنده. فكان دور الكنيسة والفاتيكان واضحًا وحيويًا، لكنــه لم يكـن جديـدًا في مثل تلك الظروف.

إذ قبل ذلك بنحو أربعين عامًا (أي في آذار ۱۹۳۷) کان بیان صادر من الفاتیکان قد أثار غضب النازيين وزعيمهم هتلر بشكل حدي، لأن البيان ندّد بالنازية تنديدًا صارمًا ونبّه المؤمنين ضد اخطارها. كان ذلك في عهد البابا بيوس الحادي عشر (توفي في ١٠ شباط ١٩٣٩) الـذي تميز بسلسلة كبيرة من الاحداث المهمة التي عرفتها الكنيسة الكاثوليكية في قرننا العشرين هذا. والحال ان من يعرف هذه المواقف الكنسية، ومن تابع حكاية رفض الفاتيكان الاعتراف بدولة اسرائيل قبل ان يعترف الفلسطينيون أنفسهم بتلك الدولة يمكنه ان يفهم حلفيات تحرك الكاردينال توتو في ذلك اليوم المشهود (يوم البيسان في ١٠ شسباط ١٩٧٧) حين قررت الكنيســة ان تدخــل طرفًــا في الصراع ضد التمييز العنصري، ويمكنه أكثر من هذا ان يفهم المغزى التاريخي للدور الذي لعبه البابا بيوس الحادي عشر قبل عقود عدة من يومنا هذا.

ومن المعروف انه بعد نحو سبع سنوات من

هذا البيان المندّد بالتمييز العنصري في حنوب افريقيا، وفي سياق مواقف ونضالات رحال الكنيسة الكاثوليكية هناك، منح الكاردينال ديزموند توتو حائزة نوبل للسلام في ١٩٨٤.

□ مجازر شاربفيل وسويتو ودوربان: في الم آذار ١٩٦٠، قام السود في مدينة شاربفيل Charpeville (مدينة عمالية) بانتفاضة احتجاجًا على سماح السلطات للشرطة بمطاردة كل اسود واعتباره مشبوهًا خصوصًا إذا لم يكن يحمل دفتر هويته الذي يجب ان يبقى ملازمًا له في كل تنقلاته. واطلقت الشرطة الرصاص الحي على المتظاهرين، فأسقطت ٢٥ قتيلاً.

وفي ١٦ حزيران ١٩٧٦، انطلق طلاب المدارس السود في مدينة سويتو Soweto (تبعد ٥ اكلم عن جوهانسبورغ) بمظاهرة احتجاج ضد فرض لغة الأفريكان (الأفريكان: مزيج من عدة لغات ولهجات اوروبية، بينها الهولندية والالمانية والانكليزية، ومطعمة كذلك بمفردات من لغة البانتو المحلية، يستخدمها البيض من غير ذوي البانتو المحلية، يستخدمها البيض من غير ذوي الاصول الانكليزية، كما يستخدمها السود في الترانسفال الشمالية والأورانج) في المناهج التعليمية كلغة اساسية رسمية. وذهب ضحية هذه الإضطرابات التي امتدت حتى ٢٨ شباط ١٩٧٧ غو ٥٧٥ قتيلاً، أكثر من ٤٤ أردتهم الشرطة.

وفي ١٠-٧ آب ١٩٨٥، وفي مدينسة دوربان Durban، كانت الاقلية الهندية (ولم تكن تعد أكثر من ١٥٥ ألف نسمة في جنوب افريقيا) ضحية مجزرة ارتكبتها قبائل الزولو، فقتلت منها ٢٧ شخصًا وجرحت المقات، ودمرت النصب التذكاري المقام هناك للمهاتما غاندي (كان غاندي قد عاش ٢٧ سنة من حياته في جنوب افريقيا اعتبارًا من ١٨٨٣). وما أذهل العالم في هذه المجنرة كان أمرين، أولهما ان أية مجابهات بين الهنود والسود كانت قد توقفت منذ ٩٤٩؟

وثانيهما ان الهنود عرفوا بالتعايش مع الجميع، بيضًا وسودًا، وبأنهم مسالمون يتوخون الحياد مهما اشتدت الصراعات والازمات. من هنا انصبت التحليلات والتفسيرات وقتها، ان الزولوب بارتكابهم لهذه المحزرة إنما أرادوا ايجاد مكانة لانفسهم في التسويات المقبلة بعد ان بدأ سود حزب المؤتمر بزعامة نلسون مانديلا (وكان ما يزال في السحن) يأخذ منهم الاضواء. وهذه النزعة نفسها لدى الزولو استمروا بها حتى السنوات الاخيرة، وكان حزبهم، «أنكاثا» يتكفل بترجمتها عمليًا من حلال اعمال العنف التي ارتكبها.

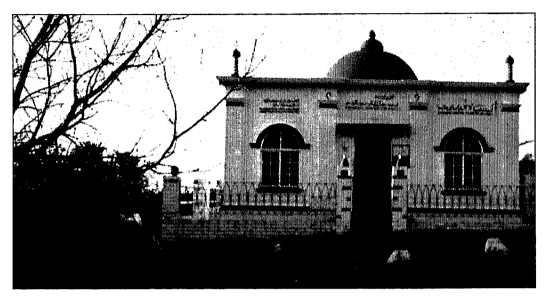
فأعمال العنف تواصلت، والجازر تعددت (في ما بين السود انفسهم في احيان كثيرة) حتى في إطار محادثات واتفاقيات التسوية الديمقراطية التي قضت على نظام الأبارتيد.

□ المسلمون في جنوب افريقيا: في العام ١٦٩٤، وصلت السفينة دي فوتبوغ وعلى ظهرها ٤٩ مسلمًا كانت السلطات الهولندية قررت إعادة نفيهم إلى حنــوب افريقيــا لأن النفــى الاول إلى سيلان (سري لانكا اليوم) لم يمنعهم، كما كانت ترغب، من الاتصال بالمقاومة الاسلامية في اندونيسيا بلدهم الاصلي، وابرز شخصيات الدفعة الاولى هذه كان «ابو الاسلام في حنــوب افريقيــا» الشيخ يوسف التاج الخلواتي المقاصدي، نسبة إلى مقاصد في اندونيسيا حيث وله ونشأ. وكان الشيخ يوسف، كما يشير إليه المسلمون اليوم، شيخًا للطريقة الخلواتية التي ساهمت تحت قيادته في محاربـة المستعمر الهولنـدي في مملكـة بانتـــام في الجزء الغربي من جزيرة حاوه (اندونيسيا). وبعد هزيمة المملكة ووقـوع الشـيخ في الأسـر نفـاه الهولنديون مع زوجتيه واولاده إضافة إلى ١٢ إمامًا إلى سيلان ثم إلى رأس الرجماء الصالح (الكماب). وبعد ذلك توالت عمليات النفيي ونقل العبيد المسلمين من جزر الهند الشرقية إلى جنوب افريقيما

ليعملوا في مزارع الهولنديين. ومن هولاء، إضافة إلى من أسلم من السود، استطاع الشيخ ان يؤسس اللبنات الاولى للجالية الاسلامية التي نحت بعد ذلك ليصبح عددها عام ١٨٤٢ نحو ثلث سكان المنطقة (الكاب).

إن زائر منطقة الكاب اليوم يجد في قمم الجبال المحيطة بها أضرحة أقيمت على قبور بعض الصالحين وقد شيدت بعد رفع الحظر عن ممارسة الشعائر الاسلامية. واشهر هذه الأضرحة ضريح الامام عبد الله قاضي عبد السلام (الملقب بـ«ثوان غورو» أي السيد الاستاذ) الـذي توفي في ١٨٠٧ عن عمر يناهز الخامسة والتسعين، وهو الـذي بنى أول مسجد في جنوب افريقيا في ١٧٩٤.

في السيتينات من هذا القرن (القرن العشرين) شحن الامام هارون، إمام مسلمي جنوب افريقيا، وقضى في السحن، تحت التعذيب. وكانت التهمة الموجهة إليه هي نشر الاسلام وبث الروح الوطنية في اوساط السود. ويدرّس إبنه محمد هارون اليوم الثقافة الاسلامية في جامعة غربسي الكاب الحكومية. وطوال فترة مكوث نلسون مانديلا في السحن، كان يشاركه الزنزانة مسلم يعتبر من رموز حزب المؤتمر الوطحي الافريقـي هـو أحمد قطرادة. وعندما أصبح مانديلا رئيسًا كافأه بجعله وزيرًا للاصلاح (وهي الوزارة المسؤولة عن شؤون السجون)، وبعد ذلك عينه مستشارًا خاصًا له. ولم يكن قطرادة السجين المسلم الوحيد في سجون الفصل العنصري. فالشيخ إسماعيل وادي، عضو المؤتمر الافريقي وأحد نوابه في البرلمان الوطني يقول إن المسلمين كانوا يشكلون في الثمانيسات أكثر من ١٠٪ من السحناء السياسيين المناهضين للفصل العنصري (الأبارتيد)، في حين ان الجالية الاسلامية لا تشكل أكثر من ٢٪ من محمدوع السكان. ويقول الشيخ اسماعيل ان الحكومة الحالية (١٩٩٤) «تقدر دور المسلمين في النضال ضد التمييز العنصري». وأحد الادلة التي يستشهد بهما



ضريح الامام ثوان غورو، باني اول مسجد ومدرسة في جنوب افريقيا في ١٧٩٤.

على ذلك هو تخصيصها إحدى قاعات البرلمان كمصلّى للنواب المسلمين الذين يزيد عددهم على ٢٢ من اصل ٤٠٠ نائب.

تنقسم الجالية الاسلامية في حنوب افريقيا عمومًا إلى ثلاث فعات عرقية متمايزة، أكبرها عددًا واقدمها وحودًا هي الفئة المتحدرة من اصول اندونيسية-ماليزية. وجاء افرادها إلى البلاد قهرًا، إما كعبيد للعمل في المزارع الهولندية وإما كمنفيين سياسيين، وكان من بين هؤلاء امراء وقادة. وتتركز هذه الفئة في منطقة الكاب اساسًا، ومعظم افرادها من اتباع المذهب الشافعي وهو المذهب الشائع في بلادها الاصلية. وهي على العموم فئة متوسطة الحال إلى فقيرة ولها عاداتها وتقاليدها، ويغلب عليها الطابع الثوري كونها الأكثر معاناة من التمييز العنصري. ويزيد عددها على ٣٠٠ ألف نسمة.

أما الفئة الثانية فهي المتحدرة من أصول هندية. وهجرتها في الاساس هجرة اقتصادية حيث عمل الانكليز اثناء استعمارهم لاجزاء من جنوب افريقيا على نقل الهنود للعمل معهم في بعض الوظائف الادارية. وهو ما فعلوه في أكثر من

مستعمرة افريقية احرى. وتتركز هذه الجالية اساسًا في مقاطعة الناتال، حصوصًا حول عاصمتها حيث يوجد مقر مركز الدعوة الاسلامية الذي يديره الداعية الشيخ أحمد ديدات. ويشكل المسلمون نحو ربع الجالية الهندية. أما البقية فهم من الهندوس الذين كان اشهرهم المهاتما غاندي مؤسس حزب المؤتمر الهندي في حنوب افريقيا قبل ان يعود إلى تأسيسه في الهند نفسها.

بدأت صورة الجالية الهندية المسلمة تتشكل في ثمانينات القرن التاسع عشر. وعندما تأسس حزب المؤتمر الوطني الافريقي (١٩١٢) احجم الهنود المسلمون عن المشاركة فيه لأنه كان عليهم ان يشاركوا من خلال المؤتمر الهندي لمقاطعة الناتال. وعلى رغم ان أحد الثلاثة الذين أسسوه كان مسلمًا، إلا انه غلب عليه الطابع الهندوسي وكان ذلك في مرحلة شهدت الهند نفسها مرحلة مخاض ولادة باكستان وما نجم قبل ذلك وبعده من حساسيات بين المسلمين والهندوس انتقلت إلى الجالية الهندية في حنوب افريقيا.

ولم يعد وجود هذه الفئة مقتصرًا على مقاطعة الناتال، بل انتقلت مجموعات منها إلى مقاطعة الترانسفال (جوهانسبورغ وبريتوريا وما حولها). ويغلب على افراد هذه المجموعة اتباع المذهب الحنفي الذي يغلب على مسلمي الهند وباكستان. وما زالت توفد علماءها للدراسة في جامعات هذين البلدين. وهي فقة متوسطة الحال إلى ثرية، وبعض عائلاتها أثرى ثراء كبيرًا مكنه من السحن احتضان نلسون مانديلا بعد حروجه من السحن وساهم في تمويل حملته الانتخابية. وقد يصل عددها إلى حوالي ربع مليون نسمة.

الفئة الثالثة هي الأقل عددًا، وتتألف من السود والملونين، سواء الذين اعتنقوا الاسلام من سكان البلد الاصليين أو المسلمين الذين قدموا من افريقيا الوسطى، وهي عمومًا، من الطبقة الفقيرة.

على الصعيد السياسي، فإن الغالبية العظمى من المسلمين في جنوب افريقيا تعتبر ان حزب المؤتمر الوطني الافريقي هو الأكثر تعبيرًا عن آمالها وطموحاتها السياسية. وانعكس هذا على القوائم الانتخابية، إذ إن غالبية المسلمين الذين ترشحوا للانتخابات (نيسان ١٩٩٤) كانوا على قائمة هذا الحزب (بزعامة مانديلا). لذلك لم تكن مصادفة تعيين اربعة مسلمين في الحكومة المركزية إضافة إلى تعيين مسلمين وزراء في بعض الحكومات المحلومات الحلية.

ويقول الشيخ نظيم، رئيس مجلس القضاء الاسلامي في منطقة الكاب الذي يعد من أبرز الشيخصيات الاسلامية في جنوب افريقيا: «حكومة المؤتمر الوطني هي حكومتنا. والرئيس مانديلا صديقي وكنت أزوره في السجن. الرئيس السابق (دوكليرك) كان يقول إن جنوب افريقيا بلد مسيحي، أما مانديلا فيقول إن هذا بلد كل الاديان ولكل شخص حرية التعبير حسب دينه».

كانت هناك نسبة من المسلمين أيدت حزب مؤتمر عموم افريقيا الذي كان يدعو إلى طرد كل البيض تحت شعار «طلقة لكل مستوطن». ومدير العلاقات الخارجية في الحزب مسلم وإسمه أحمد غورا ابراهيم.

وتأييد المسلمين لم يقتصر على احزاب السود، فقد كانت هناك نسبة ضئيلة منهم تؤيد الحزب الوطني الابيض الذي حكم حتى نيسان 1998. بل ان ثلاثة من النواب المسلمين في البرلمان نححوا على قائمة الحزب الوطني في الانتخابات الاخيرة (نيسان 1994). وفي الاشهر الاخيرة من عمر النظام السابق عين الرئيس السابق دو كليرك أحد رجال الاعمال المسلمين مستشارًا له للشؤون العربية والاسلامية.

وشهدت الاسابيع التي سبقت الانتخابات المذكورة ولادة حزبين مسلمين حاضا الانتخابات، هما: الحزب الافريقي المسلم برئاسة الدكتور امتياز سليمان، والحزب الاسلامي بقيادة السيد شريف محمــد. وفي حــين ان الاول حــاض الانتخابــات البرلمانية، فإن الثاني حصر اهتمامه بانتخابات البرلمان المحلى لمقاطعة الكاب الغربية. ولم يتمكن أي من الحزبين من ايصال أي من مرشحيهما إلى أي من البرلمانين نظرًا إلى حداثة وجودهما وإلى التأييد الكبير الذي يتمتع به حزب المؤتمر الوطني في اوساط المسلمين. وبعد الانتخابات بأسابيع توحّــد الحزبان. ويقول الدكتور امتياز سليمان ان حزبه «لا يسعى إلى اقامة دولة اسلامية في جنوب افريقيا بل إلى تقديم القيم الاسلامية كمرجعية خلقية للسياسة. ونحن في الحزب نركز على نشر الاسلام في اوساط السود عن طريق النشاطات الاحتماعية والطبية. كما اننا نحرص على ألا تفقد الاقلية المسلمة هويتها».

تواجمه الاقلية المسلمة في جنوب افريقيا اليوم مجموعة قضايا لعل الحطرها واكثرها أهمية قانون الاحوال الشخصية الاسلامي خصوصًا «لائحة الحقوق» التي تعتبر أعلى مرجعية دستورية في الفترة الانتقالية التي تشهدها البلاد وتتناقض في بعض تفاصيلها مع بعض مقتضيات الشريعة الاسلامية. وتشهد اوساط الجالية هذه الايام (١٩٩٤) حوارات ونقاشات واسعة حول تقديم



مانديلا والشيخ ناظم محمد رئيس المجلس القضائي الاسلامي في جنوب افريقيا.

قانون الاحوال الشخصية الاسلامي وعرضه على الحكومسة والبرلمان (من تحقيق كتبسه، في حوهانسبورغ، ماهر عبد الله، «الوسط»، العدد ١٣٥، تاريخ ٢٩ آب ١٩٩٤، ص ٣٣-٣٥).

من جهة أخرى، وقعت، في مقاطعة الكاب، في آب ١٩٩٦، حوادث أمنية ذكّرت بما كان قد صرّح به الدكتور امتياز سليمان رئيس الحزب الاسلامي في ١٩٩٤، من ان حزبه «لا يسعى إلى اقامة دولة اسلامية في جنوب افريقيا بل إلى تقديم القيم الاسلامية كمرجعية خلقية للسياسة». ذلك ان هذه الحوادث، كما صدر عن الشرطة في جنوب افريقيا، تمحورت حول صدامات بين ناشطين اسلاميين وبين عصابات المخدرات في الكاب. والناشطون الاسلاميون ينتمون إلى منظمة «باغاد» (أي «جمعية الشعب لمناهضة الجرائم والمخدرات») التي سيرت تظاهرات دعت الشرطة إلى مزيد من الحزم في تظاهرات دعت الشرطة إلى مزيد من الحزم في تظاهرات دعت الشرطة إلى مزيد من الحزم في

مواجهة العصابات وتجار المخدرات. وردًا على مـــا قيل حول «نشاط اسلامي سياسي اصولي مرتبط بىدول وقىوى خارجيىة»، اكمدت شىخصيات اسلامية في جنوب افريقيا، منهم رئيس محلس العلماء في الكاب، على جينا، ان «ثمة عناصر تحاول الاستفادة من الوضع لتوجيه التحرك الاسلامي نحو أهداف أحرى. إن هذه المواجهة بين المسلمين والعصابات هيي قضية اجتماعية بحتـة وليست سياسية ولا علاقة لها بالاصولية ولا ترتبط بقوی حارحیـــة مثــل حمــاس أو حـــزب الله». وممــا عمل على صدقية هذا القول اعتراف مصادر حزب المؤتمر الوطني الافريقي بأن عجرز النظام القضائي عن مكافحة الجريمة المنظمة هـو السبب في قـرار المسلمين، في مدن عدة، أحد زمام المسادرة في أيديهم. وقال رئيس منظمة «باغاد» محمد على باركر إن الجموعة تعمل على تطهير الجتمع من شرور المخدرات والعاصابات السي نشرت الجريمة المنظمة في جنوب افريقيا.

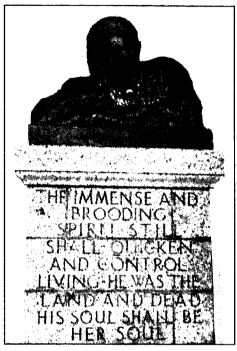
# مدن ومعالم

\* إيست لندن East London: مدينة ومرفأ في مقاطعة الكاب، على بعد ٢٠٢ كلم عن جوهانسبورغ. يربطها حط سكة حديد بالمدن الرئيسية في البلاد. تعد نحو ٢٠٠ ألف نسمة. بناء السفن. صناعات مختلفة. مناجم التيتان (شبه معدن له قرابة مع الحديد والكروم) شرقي المدينة.

\* براكبان Brakpan: مدينة في مقاطعة ترانسفال. تعد نحو ١٣٥ ألف نسمة. شميرة بغناها بالفحم الحجري، والصناعات المعدنية، والذهب.

\* بريتوريا Pretoria: عاصمة حسوب افريقيا الادارية، وعاصمة مقاطعة ترانسفال. تبعد ٥٠ كلم شمالي جوهانسبورغ. تأسست المدينة في عقدت «إتفاقية بريتوريا» حيث منحت الحكومة البريطانية (حكومة غلادستون) الترانسفال استقلالاً ذاتيًا تحت السيادة البريطانية بعد حرب البوير الاولى. ثم عادت اتفاقية لندن في ١٨٨٤،

في أعلى مكان يطل على المدينة، ووسط منطقة تسمى «وينن» ومعناها باللغة الأفريكانية «البكاء»، يقوم نصب تذكاري ضخم يُسمى «نصب النازحين»؛ وعلى امتداد حدران النصب الداخلية لوحات محفورة في الغرانيت تحكي قصة «النزوح العظيم» للبوير. أما إسم المدينة فمن إسم قائد البوير «بريتوريوس» الذي قاد معركة ضد ملك الزولو، انهزم فيها الزولو وبلغ عدد القتلى منهم في يوم واحد ٣ آلاف. وصار تاريخ هذه المعركة، ١٦ كانون الاول (١٨٣٨) عيدًا وطنيًا للبوير.



لصب لجون سيسيل رودس (٨٥٣ - ٢ - ١٩ ) قرب بريتوريا. رودس رجل مائي وسياسي بريطاني ومن اشهر الرموز الاستعمارية في التاريخ الحديث. عاش واثرى وحكم في جنوب القارة الافريقية، واصبح رئيس وزراء مستعمرة الكاب. عند وفاته، ترك ثروة ضخمة منح جزءاً كبيراً منها لجامعة أو كسفورد.

\* بلويمفونتين Bloemfontein: مدينة واقعة في وسط جنوب افريقيا. عاصمة دولة أورانج الحرة، وفيها مقر المحكمة العليا. مركز صناعي وتجاري مهم. عدد سكانها نحو ٣٥٠ ألف نسمة.

\* بوكسبورغ Boksburg: مدينة في مقاطعة الترانسفال. تعد نحو ١٠٠ ألف نسمة. ذهب وفحم حجري.

\* بيترماريتزبورغ Pietermaritzburg: عاصمة مقاطعة الناتال، يربطها خط سكة حديد مدينة دوربان وجوهانسبورغ. نحو ٢٢٥ ألف نسمة. استخراج البوكسيت. صناعة الحديد والألومينيوم.



الساحسة الرئيسية في بريتوريا.

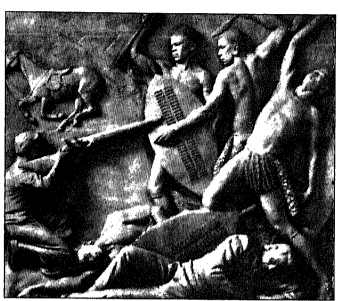
\* جرميستون Germiston: مدينة في مقاطعة الترانسفال. تعد نحو ٣٢٥ ألف نسمة. مصفاة كبرى للذهب. صناعات كيميائية وميكانيكية.

\* جوهانسبورغ Johannesburg: مدينة في مقاطعة ترانسفال. مركز صناعي مهم. مباني ساحتها المركزية تعود، بغالبيتها إلى القرن التاسع عشر. ساحات عامة ومنتزهات. بقربها أنشئت أحياء خاصة لسكن السود (راجع «سويتو» في هذا الباب، مدن ومعالم). أنشئت جوهانسبورغ على اراض تبرية (حاوية ذهبًا) تمّ اكتشافها في ١٨٨٦. فنمت المدينة بسرعة مذهلة، وأصبح عدد سكانها، بعد أقل من اربعة عقود فقط، نحو ١٠٠٠ ألف نسمة. واصبحت تعد اليوم نحو ٣ ملايين نسمة. هذه المدينة، بكونها المركز الاقتصادي الاول، هي بحق في أساس ما تتميز به جنوب افريقيا اقتصاديًا: تمتلك جنوب افريقيا ٤٠ / من ناتج الصناعة الافريقية كلها، و٢٥٪ من الناتج الاجمالي للقارة، و٢٤٪ من كل كهرباء القارة، و٤٥٪ من إنتاج المعادن، و٤٠٪ من إنتاج المذرة (في غير سنوات الجفاف النسبي)، و٦٦٪ من إنتاج الصلب... علمًا ان جنوب افريقيا لا تمثل أكثر من ٥/ من عدد سمكان القارة؛ وهيي صاحبية

الاحتياطي الأكبر من الذهب والبلاتينيوم والكروم والمنغانيز، إضافة إلى الماس والفحم واليورانيوم والاسبستوس. فناتج الذهب وحده يبلغ ٢٠٠ طن سنويًا أي ما يوازي إنتاج العالم الغربي، وهي المنتج الاول للماس من نوع «جم»، واحتياطي المنغانيز المهم في صناعة الصلب يصل إلى ٨٠٪ من الاحتياطي العالمي. ورغم ان النادر الوحيد هو النفط، إلا ان توليد الطاقة والوقود الصناعي من الفحم الوجود بوفرة يغطي ٥٧٪ من احتياحات الطاقة. ناهيك عن الصناعة النووية المتقدمة، إضافة إلى تقدم صناعات الالكترونيات والسيارات والمواد الكيمائية والادوية والملابس. وجوهانسبورغ هي مركز كل هذا النشاط الاقتصادي.

على بعد ٥ اكلم من قلب جوهانسبورغ تقع مدينة «حافة الذهب» التي يصفونها بأنها تحتفظ بالماضي من احل الحاضر. فيها أهم صناعة للذهب، استخراجًا وتكريسرًا وصناعة. وفيها «معهد الذهب».

\* دوربان Durban: إسمها السابق «بورت ناتال». مدينة ومرفأ في مقاطعة الناتال. تبعد ٢٤٢ كلم عن جوهانسبورغ. يربطها خط سكة حديد بمدينة بيترماريتزبورغ. نحو ٣،١ مليون نسمة (ثلثهم تقريبًا من السود، «البانتو»). جامعة.



لوحة جدارية –من مجموعة لوحات– في «صرح النازحين»، تروي قصة النزوح الكبير للبوير.

مصفاة نفط. احواض لبناء السفن. صناعات غذائية وألبسة، وورق. مركز سياحي. أهم ميناء في جنوب افريقيا. تأسست المدينة في ١٨٧٤، واشترى الانكليز شريطًا ساحليًا من قبيلة الزولو. قبل ذلك، كانت منطقتها الساحلية تدعى بورت ناتال، وأعلنها البوير، في ١٨٤٢، جمهورية خاضعة لهم، وهاجموا حامية انكليزية. لكن الانكليز، بعد ان اعلنوا الناتال إقليمًا انكليزيًا في ١٨٤٣، اصبحت دوربان كومونة مستقلة بادارة ذاتها.

\* سويتو Soweto: مدينة صفيح خصصها نظام الأبارتيد لسكن السود في ضاحية من ضواحي جوهانسبورغ. بدأت إقامة الاكواخ فيها في ١٩٣١ نحو ٤٠٠ ألف نسمة. ويقدر عدد سكانها حاليًا بأكثر من مليون نسمة. على تلة قريسة من اكواخ الصفيح بيت نلسون مانديلا قبل سجنه.

عناصر المقاومة السبوداء من الدحول إلى جنوب

افريقيا. وعلى رغم خطورة المغامرة فإن عدد

المتسللين كان، حتى السنتين الاخيرتين (١٩٩٤-

١٩٩٥)، إلى ازدياد. فبينما بلغ عدد اللاحمين

الذين سقطوا، في ١٩٩٢، في قبضة حراس الحدود

ه آلاف رجل وامرأة، قفز الرقسم، في ١٩٩٣، إلى

٦١ ألفًا و ٢١٠ أعيدوا جميعًا إلى زيمبابوي.

\* كساب Cap: في الانكليزيسة Cap: في الانكليزيسة Town، في الأفريكانية Kaptsad. عاصمة مقاطعة الكاب. تقع أقصى جنوبي جنوب افريقيا، وقريسة حدًا من رأس الرجاء الصالح، وتبعد ١٤٥٢ كلم عن جوهانسبورغ. اكتشف المكان دياز وفاسكو

\* ريسانو غارسي Rissano Garcy:

مدينة جنوب افريقية، على الحدود بين جنوب افريقيا وموزامبيق، والمعبر الأساسي الذي يربيط أغنى دول القارة (جنوب افريقيا) بأشدها فقرًا (موزمبيق). لذلك شهدت المدينة تدفق اعداد هائلة من طالبي العمل واللاجمين رغم الخطر المذي يتهددهم حراء الاسلاك المكهربة الممتدة على مسافة ٢٠٥كلم بمحاذاة حبدود موزمبيق وزيمبابوي مع جنوب افريقيا والتي أودت بحياة الآلاف من المتسللين. والأسلاك المكهربة همذه المعروفة بتسمية «أفعى النار» أقيمت اصلاً لمنع

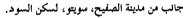
دي غاما، لكنه استمر مدة طويلة بعدهما من دون ان يعرف استيطانًا أو استعمارًا ابيض بسبب المقاومة التي ابداها السكان الاصليون. في ١٦٥٢، توصل الهولنديون إلى إقامة قلعة هناك. وسيطر الانكليز على المستعمرة في ١٨٠٦، وجعلوا مدينة الكاب عاصمة لمقاطعة الكاب التي اصبحت، في الكاب عاصمة لمقاطعات «اتحاد جنوب افريقيا».

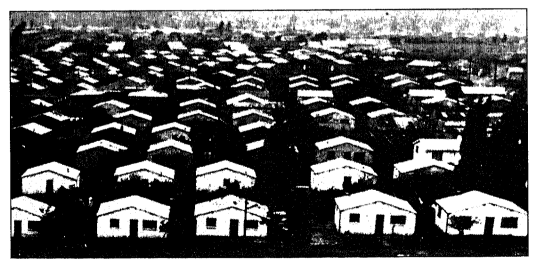
الكاب هي العاصمة التشريعية للبلاد، فيها البرلمان الذي يحتوي مقره ايضًا على بيت للرئيس حيث يقيم ستة أشهر في السنة، بينما الأشهر الستة الأخرى يقضيها في بريتوريا العاصمة الادارية. هي المدينة الام لجنوب افريقيا وإحدى اقدم المدن في التاريخ الحديث، حيث أسميت شبه جزيرتها بسرأس الرحاء الصالح منذ أكثر من ٠٠٥ سنة، واكتشف خليج المائدة (Baie de la Table) الذي تطل عليه في ٣٠٥٠، وانشئت المدينة حول هذا الخليج في ٢٥٥٠.

يقول علماء آثار، منهم مونيكا ويلسون المتخصصة في تاريخ جنوب افريقيا: «لقد كانت قطعان الماشية ورعاتها (الهوتنتوت) موجودين قبل محيء الاوروبيين إلى الكاب. والصور البديعة للماشية والرعاة المرسومة على حدران الكهوف الساحلية تشهد بذلك».

ويقول العالم الانتروبولوجي سنجر واينر: «إن دراسات فصائل الدم قادتنا إلى نتيجة مفادها ان الهوتنتوت اساسًا وقطعًا هم زنوج افريقيون مروا بتاريخ طويل من التمايز العرقي في جنوب افريقيا منذ اربعة آلاف عام على الأقل».

\* كيمبرلي Kimberly: مدينة في وسط حنوب افريقيا وشمالي مقاطعة الكاب. يربطها خط سكة حديد بمدينة الكاب وبمدينة غابرون (بوتسوانا). تعد نحو ١٥٠ ألف نسمة. مركز مهم لاستخراج الماس.





## زعماء ورجال دولة

\* بوتا، بيار فيالام Botha,P.W. (١٩١٦): سياسي جنوب افريقي. متشدد في تطبيق الأبارتيد. ولد في دولة أورانج الحرة، معقل المحافظين البوير. استطاع، بفضل مواهبه الادارية، ان يسترقى بسرعة في اجهزة الحسزب الوطسي الافريكاني. أصبح نائبًا في ١٩٤٨، وهنو العسام الذي شهد ولادة نظام الأبارتيد الذي استمر حتى انتخابات نيسان ١٩٩٤. وزيسر الداحليسة (١٩٥٨)، وزير الدفاع (١٩٦٦) وفي الوقت نفسه زعيم الحزب في مقاطعة الكاب. عمل على تقوية الجيش حتى اصبح لجنوب افريقيا أقوى قوة عسكرية في النصف الجنوبي لقسارة افريقيا. المدبّر الاساسى لعملية التدخل العسكري لبلاده (١٩٧٥) في الحرب الاهلية الانغولية، بهدف منع وصول الرئيس نيتو إلى السلطة في لاوندا. إلا ان الوحدات الجنوب افريقية انسلحبت دون ان تحقيق هدفها، وعزا بوتا هذا الفشل إلى «جبن» الغربيين إالذين افترض انهم حلفاء. يعتبر الكثيرون ان بوتما أحد «الصقور المستنيرين» داخل حزب البيض في ما يختص بسياسة الفصل العنصري (الأبارتيد)، على اساس انه كان من انصار فتمح مسرح نيكو مالان في مقاطعة الكاب امام جميع الناس من جميع الاعراق. في ايلول ١٩٧٨، انتخبه برلمان جمهوريــة جنوب افريقيا رئيسًا للوزراء حلفًا لفورستر بسبب مرض هذا الاحير الذي انتخب رئيسًا للحمهورية. وعلى اثر وضع الدستور الجديد موضع التنفيـذ في ٣ ايلول ١٩٨٤، انتخب بوتا رئيسًا للحمهورية، واول حكومة شكلها ضمت وزيرًا خلاسيًا ووزيرًا هنديًا. زار فرنسا مرتبين (١٩٨٤ و١٩٨٥). في ٣١ كانون الثاني ١٩٨٦، أصدر بوتا اعلانه الشهير: بدء التفكيك القانوني لنظام الأبارتيد. في ١٥ آذار ١٩٨٩، استقال من منصبه علي اثير

مرض، فخلفه دوكليرك (راجع النبذة التاريخية، والأبارتيد).

\* بوت الويسس . Botha, L. سياسي وقائد عسكري عنصري حنوب افريقي ومن اصل هولندي. دخل السياسة في افريقي ومن اصل هولندي. دخل السياسة في حرب البوير كقائد قوات الترانسفال، وبعدها ايّد الصلح مع بريطانيا. أصبح رئيسًا لوزراء الحاد حنوب افريقيا. المؤالية لألمانيا في ١٩١٤، واحتل المناطق التابعة لألمانيا في حنوب افريقيا. شارك في معتمر باريس للسلام ووقع معاهدة فرساي، وقد حاول حث الحلفاء على التساهل مع ألمانيا

\* بوتيلــــيزي، منغوســـوتو غاشــــا . زعيم قبلسي (۱۹۲۸) Butthelezi, M.G. (قبائل الزولو) وسياسي اسود جنوب افريقي. بــدأ حياته السياسية ناشطًا في المنظمة الطلابية لحزب المؤتمر الوطسي الافريقىي (حـزب مـانديلا) وبقـــي عضوًا فيه أو قريبًا منه حتى خلال فنزة تعاونــه مـع النظام العنصري بدءًا من ١٩٧٠، أي من السنة التي اصبح فيها بوتيليزي رئيس حكومة منطقة كوازولو (أي «حيث يعيش الزولو») المتمتعة بحكم ذاتي محدود للغاية التي كانت في عزّها آنذاك حيث عمدت السلطات البيضاء إلى تكوين معازل وبانتوستانات يعيش فيها مختلف الاعراق الزنجية متمتعًا بحد أدنى من صلاحيات الاشراف على شؤونها. تردّد بوتيليزي، في بداية الأمر، من القبول بهذه المهمة «المتعاونة» مع البيض، ولم يقبل إلا بعد الحاح من حزب المؤتمر نفسه الذي كان حريصًا على ايجاد موقع قدم له في مؤسسات نظـام الفصل العنصري.

بعد خمس سنوات، أي في ١٩٧٥، أنشأ

بوتيليزي حركة «إنكاثا» الثقافية التي تحولت إلى حزب سياسي في ١٩٩٠ بعد الافراج عن مانديلا في ١١ شباط (١٩٩٠) وبعد ان اعلن فريدريك دو كليرك عزمه على تفكيك النظام العنصري وإضفاء الوجود القانوني على الاحزاب والمنظمات السياسية الممنوعة منذ ٣٠ سنة. وحاء إنشاء حركة إنكاثا بمباركة من حزب المؤتمر الذي كان يهدف إلى «إيجاد منظمة ديمقراطية تناضل ضد نظام الفصل العنصري من داحله». ذلك انه منذ انتفاضة شاربفيل في ١٩٦٠ (راجع باب معالم الاحزاب السوداء، ومن بينها بطبيعة الحال حزب المؤتمر الذي توزعت قياداته على السحون والمنافي. وهكذا رأى الحزب ان لا بد له من الابقاء على صلاته بالداحل، فكان ان أوعز بانشاء حركة إنكاثا.

ظهرت الخلافات، بين إنكاثا وحزب المؤتمر، وتحولت إلى نزاعات عنيفة ومسلحة عندما بدأ حزب المؤتمر بميل إلى ترجيح الكفاح المسلح في مواجهة النظام والدعوة إلى مقاطعته إقتصاديا. فاعترض بوتيليزي معتبرًا انه لا يمكن تركيع دولة في قوة دولة حنوب افريقيا بالعمل المسلح الذي سيعكس مزيدًا من القمع على المواطنين السود. وفي محاولة لرأب الصدع عقد في العاصمة الموتمر الافريقي في الخارج. وفشل اللقاء وحلّت الموتمة وبدأت المواجهات المسلحة التي ذهبت بارواح المتات من السود، خاصة وان السلطة في منوب افريقيا عملت على تشجيع المعارك في ما بين السود أنفسهم.

بعد حروج ماندیلا من السحن محاطًا بهالة قل نظیرها، في الداخل والخارج، اعتمد بوتیلیزي سیاسة الهروب إلى الامام، إذ أحد یشاکس ماندیلا في كل صغیرة أو كبیرة، مركّزًا على دغدغة «المشاعر القومیة» لدى الزولو. فقاطع المحادثات

التي افضت إلى الدستور الجديد، واعتمد لغة سياسية مستهلكة وبدائية وهي تركيزه على عدائه للشيوعية التي اتهم حزب المؤتمر بها. وذهب إلى حد التعاون مع أكثر اوساط البيض عنصرية وتطرفًا (اليمين المتطرف، النازيون الجدد...). استمر منتهجًا هذه السياسة حتى الايام القليلة التي سبقت انتخابات ٢٦ و ٢٧ و ٢٨ نيسان ١٩٩٤ (راجع النبذة التاريخية، وباب: الأبارتيد).

\* تامبو، أوليفــر .Tambo,O (١٩١٧): رئيس المؤتمر الوطني الافريقي بعد دحول مانديلا السحن. ولمد في بيزانا (شرقى منطقة الكاب)، وكان والده مزارعًا، وقــد تلقــي تعليمــه في لوديبي على ايدي البعثات التبشيرية، ثم دحل مدرسة سانت بيتر الثانوية حيث أكمل تعليمه الشانوي في ١٩٣٨، والتحق بجامعة فورت هير وتخرج منها في ١٩٤١ حاتزًا على بكالوريوس العلوم، وعمل ١٩٤٧-١٩٤٣ مدرسًا في مدرسة سانت بيتر الثانوية. درس القانون (منذ ١٩٤٨)، ثم عمل بالمحاماة متعاونًا مع نلسون مانديلا، وكان من مؤسسي رابطة شباب المؤتمر الوطين الافريقي في ١٩٤٤. أصبح عضوًا في اللجنة التنفيذية للمؤتمر. وفي ١٩٥٥ تـولى منصب السكرتير العام حتــى ١٩٥٨ حين انتخب نائبًا لــلرئيس، فرئيـس المؤتمـر (بعد الحكم بالسحن المؤبد على مانديلا).

\* دو كليرك، فريدريك كويدريك من الريقيا من الريقيا من الريقيا من الريقيا من الريقيا من الريقيات نيسان ١٩٩٤ التي قضت على نظام الأبارتيد والتي حاءت بنلسون مانديلا كأول رئيس اسود لجنوب افريقيا. ولد في عائلة أفريكانية متحدرة من اصول هولندية وفرنسية. البيضاء الواثقة من «حقها» في البلاد وأهليتها للسيطرة عليها. والده كان من دعامات الحزب المسيطرة عليها. والده كان من دعامات الحزب

الوطني حيث تحمل الكثير من المسؤوليات وتولى العديد من الحقائب الوزارية. وانتمى ابنه فريدريك بدوره إلى الحزب الوطني مند سنوات حياته الجامعية التي قضاها في حامعة بوتشفستروم التي كانت ملتقى النحبة البيضاء. وفي ١٩٧٢ أصبح فريدريك دو كليرك نائبًا في البرلمان، وكان قريبًا من الجناح العنصري المتطرف فيه، شم بدأ نجمه يلمع داخل الحزب بدءًا من ١٩٨٠ بعد ان اختاره بيتر بوتا وقربه حتى اوصله إلى الرئاسة في ١٩٨٩. وسرعان ما بدأ، وهو الرئيس، عملية تفكيك نظام وسرعان ما بدأ، وهو الرئيس، عملية تفكيك نظام الأبارتيد متعاونًا بالدرجة الاولى مع نلسون مانديلا

فريدريك دو كليرك.



الذي تقاسم وإياه حائزة نوبل للسلام (راجع النبذة التاريخية، وباب «الأبارتيد»).

\* سمطس، يان-جان- Smuts,Jan (۱۸۷۰-۱۹۰۱): عسكري ورجل دولة عنصري جنوب افريقي. ولد في جنوب افريقيا من أصول هولندية وتابعية بريطانية. درس القانون في جامعة كمبردج. مارس المحاماة في مقاطعة الكاب. بدأ حياته مناصرًا سياسة رئيس وزراء مستعمرة الكاب سيسيل رودس. لكنه ما لبث ان انضم إلى البوير، فعينه الرئيس كروغر مدعيًا عامًا لبريتوريا في مقاطعة الترانسفال. وفي حرب البويس، تولى سمطس، في ١٩٠١-١٩٠١، قيادة قوات البوير في مستعمرة الكياب. وفي ١٩٠٤ تعاون مع لويس بوتا لاقامة تحالف مع بريطانيا في إطار الامبراطورية البريطانية النتي والاهما حتسى آحمر حياته، وأسهم في تأسيس اتحاد جنوب افريقيا في ١٩١٠. وزير الدفاع في حكومة بوتا من ١٩١٠ إلى ١٩١٩، ووزير الداخلية والمناجم (١٩١٠-١٩١٢) والمال (١٩١٢–١٩١٣). اشتهر بالقسوة والعنف واستخدام الجيش والنفى الجماعي ضد عمال المناجم. أخمد ثمورة البويس في بداية الحرب العالمية الاولى، وغزا جنوب غربي افريقيا (ناميبيا). في ١٩١٦، تولى القيادة العسكرية لحملة جنوب افريقيا ضد ألمانيا في مناطق شرقى افريقيا واصبح عضوًا في وزارة الحرب البريطانية في لندن (۱۹۱۷-۱۹۱۷)، وكان من موقعي معاهدة فرساي حيث احتج على الشروط القاسية التي فرضها الحلفاء على المانيا باعتبار ان من شأن تلك الشروط إثارة غضب المانيا والحيلولة دون قيام نظام عالمي متحانس في ظل عصبة الامم. وفي ١٩١٩، حلف بوتا في رئاسة الحزب الاتحادي وتولى رئاسة الوزارة والشؤون الاهلية (١٩١٩– ١٩٢٤). وفي ١٩٢٤، فشل في الانتخابات النيابية نتيجة قيامه باستخدام العنف ضد اضرابات عمال

المناجم. عاد وزيسرًا للعدل (١٩٣٣-١٩٣٩). رئيس الوزراء من جديد في الحرب العالمية الثانية. منح لقسب فيلدمارشال في ١٩٤١. شارك في الاجتماعات الدولية التي أدت إلى إنشاء الامسم المتحدة. خسر انتخابات ١٩٤٨ بسبب اعتقاد بيض جنوب افريقيا بتبعيته لبريطانيا.

منذ فترة مبكرة من حياته، وقيف سمطس إلى حانب تحالف حضارة المستعمرين البيض والاقلية اليهودية في جنوب افريقيا وخارجها، وادعى وجود مهمة حضارية لهذا التحالف. ناصر الحركة الصهيونية وصادق زعيمها حاييم وايزمن صداقة عمر، على أساس التشابه بين الوجود الاوروبي العنصري في افريقيا والوجود الاستيطاني اليهودي الصهيوني في فلسطين وحدمة الصالح المشترك لسيطرة اوروبا والجنس الابيض على العالم. ومن هذا المنطلق ساند سمطسس جهود الحركة الصهيونية في استدراج وعمد بلفور وبعمد ذلك في الدوائــر الامبراطوريـــة البريطانيـــة وفي المؤتمرات الدولية بما فيها مؤتمر باريس للسلام (١٩١٩). وعندما توفي كان القادة الصهيونيين في جنوب افريقيا وفي اسرائيل أكثر النـاس اندفاعًـا في تكريمه وتأبينه باعتباره «صهيونيًا عريقًا طيلة حياته» (من «موسوعة السياسة»، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط ١، ١٩٨٣، ص .(۲۳۸-۲۳۷

\*غوللبيرغ، دينيسس Goldberg,D. سيرغ، دينيسس المعاصرية في حنوب افريقيا. كان من البيض القلائل الذين ناهضوا نظام التمييز العنصري. عضو قديم في الحزب الشيوعي، وأحد قادة حزب المؤتمر الوطني الافريقي. أدخل السجن مع بعض قادة الحزب مثل نلسون مانديلا. وحسرت محاكمته في حزيسران نلسون مانديلا. وحسرت محاكمته في حزيسران مانديلا. وحسرت عاكمته في حزيسران مانديلا.

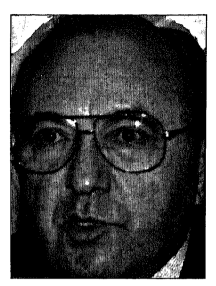
بريتوريا باطلاق سراحه ومغادرة البلاد. فقرر غولدبيرغ ان يهاجر إلى اسرائيل (وهو من أصل يهودي). لكنه ما لبث ان غادر اسرائيل إلى الغرب.

#### \* غولدستون، ريتشارد .Goldestone

(۱۹۳۸): رحل قانون وشخصية إنسانية وشعبية مرموقة. ولد في بوكسبورغ في حنوب افريقيا. بعد دراسته القانون عمل محاميًا بين العكمة العليا في ترانسفال. وهو بعد ذلك اضطلع المحكمة العليا في ترانسفال. وهو بعد ذلك اضطلع عليمة التحقيق والتقصي في الجريمة المركبة والعامة التي اقترفها بوليس جنوب افريقيا باطلاقه النار على المسيرة التي ضمت ، ٥ ألف متظاهر. وهو التحقيق الذي وضع بسببه قادة البوليس العنصري في قفص الاتهام و دينوا بجرائم القتل العمد والتصرف غير القانوني في الادارة الحكومية لجنوب افريقيا، منها انتقل العمل إلى تفكيك العنصرية ككيان سياسي والديولوجي وقانوني.

عمل غولدستون، منسذ ١٩٩١، رئيسًا للجنة الدائمة المعنية بمنع العنف العام والاضطهاد في جنوب افريقيا، والتي كانت أنشئت عشية اتفاق السلام الموقع بين الحكومة والمؤتمر الوطني الافريقي آنذاك. ومنذ ذلك الوقيت كرس غولدستون حياته للعمل من اجل وقف انتهاكات حقوق الانسان والدفاع عنها قانونيًا. وبكلمات قليلة يمكن القول إن وجود غولدستون إلى جانب نلسون مانديلا كان لحظة تاريخية مهمة تطابقت نيها المصالح الاخلاقية الاجتماعية مع المسار القانوني الانساني، حتى ان بعض الخبراء يدعو القاضى غولدستون «مانديلا الابيض».

شغل منصب المدعي العام في المحكمة الدولية (لاهاي) لمحرمي الحرب في البوسنة، وهي المحكمة التي نص على تشكيلها قرار مجلس الامن



ريتشارد غولدستون.

الدولي ٩٣٦. فكان أحد الرموز التي تتشوق إلى مثلها الانسانية. فظل هو نفسه، رسولي الانسان والعدل والقانون. فلم يعبأ بالحملة التي قامت ضده في الغرب التي رفضت ربط ما حصل في البوسنة بما حصل لليهود في أثناء الحرب العالمية الثانية. ولم تشفع للقاضي غولدستون يهوديته ولا النحاح والحصافة والنزاهة التي ميزّت عمله، فظل هدفًا دائمًا للحملات الغربية الصحافية التي ما وفرت شيئًا للانتقاص من قيمة عمله ونبل مساعيه.

في ربيع ١٩٩٦، ودّع ريتشارد غولدستون عمل المحكمة الدولية لمحرمي البوسنة في لاهاي، ليتفرغ لعدد من التزاماته داخل حنوب افريقيا، ويتولى الادعاء العام في المحكمة المماثلة لمجرمي رواندا التي بدأت أعمالها أواخر ١٩٩٥ (من مقال كتبه إسماعيل زاير، «الحياة» – تيارات – العدد ١٢٠٨٩ ، تاريخ ٣٦ آذار ١٩٩٦، ص ١١).

\* فورست، جون-بالتازار يوهانس وزراء Vorster, B.Y. (۱۹۱۰-۱۹۸۳): رئيس وزراء جنوب افريقيا من ۱۹۲۱ إلى ۱۹۷۸. بـدا حياته السياسية إبان الحرب العالمية الثانية عندما انضم إلى

منظمة مؤيدة للنازية. قبض عليه في ١٩٤٢ وواجه تهمة الخيانة وبقى محتجزًا حتى ١٩٤٤. نائب (١٩٥٣). وزير العدل (١٩٦١) حيث استطاع ان يضاعف قوى الامن بمقدار ٤ أضعاف، وان يشرع قوانين قمعيمة جديدة ليتمكن من القبض على من يشاء دون الرجوع إلى المحاكم. وقسد ساعده سحله المعروف بالتزمت تسلمه زعامة الحزب الوطيى ورتاسة الوزراء بعد فيرفورد. في كانون الاول ١٩٧٧، فاز حزبه بأغلبية مطلقة في الانتخابات النيابية. ولكنه اضطر إلى الاستقالة في ايلول ١٩٧٨ بسبب فضيحة سياسية كبرى أطلق عليها إسم «مولدرغيت» (تشبهًا بفضيحة «ووترغيت» الاميركية) نسبة إلى وزير الاعلام الذي حصص أكثر من ٨٠ مليون دولار (بصورة غير شرعية) لشراء بعض الصحفيين والسياسيين الاجانب للتستر على سياسة الأبارتيد ولاعطاء صورة مشرقة عن حنوب افريقيا في الخيارج. وقله اتهم فورستر بالتغاضي عن وزير اعلامه لا بل وتشجيعه. وكان السبب الرسمي الذي اعطي لاستقالة فورستر هو اعتلال صحته. ولكن البرلمان انتخبه رئيسًا للحمهورية، وهو منصب شكلي (قبل ان يصدر الدستور الجديد، في ١٩٨٤)، إلا انه لم يستمر أكثر من ٨ أشهر في منصبه الجديد، إذ إن الفضيحة المالية لاحقته واحبرته على الاستقالة واعتزال العمل السياسي في ٤ حزيران ١٩٧٨. زار اسرائيل في ١٩٧٦، وعمل على تقوية العلاقات وعقد الصفقات الضخمة معها.

## \* فيرفورد، هندريك فرنـش Verwoerd,

نظام الفصل العنصري (الأبارتيد) في حنوب نظام الفصل العنصري (الأبارتيد) في حنوب افريقيا بعد افريقيا. هاجرت عائلته إلى حنوب افريقيا بعد سنتين من ولادته في امستردام في هولندا. أثم تحصيله العلمي في حامعة كيب تاون (مدينة كاب)، ثم حامعة هامبورغ في املانيا، ودرس علم

النفس وعلم الاحتماع في الكاب. انتسب إلى الحنب الوطني في ١٩٣٦، ودخل في العام نفسه في جمعية «بروديربوند» السرية الفاعلة في اوساط الأفريكان (البيض ذوو الاصل الهولندي). ترك التدريس الجامعي في العام اللاحق ليتسلم رئاسة تحرير حريدة «دي ترانسفالير» الصادرة باللغة الأفريكانية في حوهانسبورغ، وبقي فيها حتى الأفريكانية في حوهانسبورغ، وبقي فيها حتى لبريطانيا وبعدائه للسامية وبآرائه النازية.

في ١٩٤٨، انتخب عضوًا في بحلس الشيوخ حيث تزعم كتلة الحزب الوطني. عين وزيرًا لشؤون «السكان المحليين» (أي الافارقة السود) في ١٩٥٠. ومن خلال هذا المنصب، عمد إلى وضع أسس نظام الأبارتيد محددًا نهجه بد «التطور المستقل للاعراق» على قاعدة تقسيم حغرافي، وتكون لكل عرق مؤسساته وسلطاته في الرقعة الجغرافية المخصصة له. بهذا، لا يتمتع الافارقة بأية سلطة في اتحاد جنوب افريقيا ولا يكون لهم حق الملكية خارج الاقاليم المعطاة لهم. وقد عنى هذا النظام حرمان كل السكان من غير البيض من كل حقوقهم الاقتصادية والسياسية.

في ١٩٥٨، انتخب فيرفورد نائبًا وأصبح زعيم الحرب الوطني فرئيسًا للوزراء، بعد وفاة ستزيد حوم. وسرعان ما ادخل تشريعات مستوحاة من النهج الذي كان قد رسمه. تعرض في ١٩٦٠ لحاولة اغتيال بعد حوادث شاربفيل الدامية (راجع باب معالم تاريخية). وأحرى استفتاء حول تحويل اتحاد حنوب افريقيا إلى جمهورية حنوب افريقيا. فكانت النتيجة ٢٥٪ من الناحبين البيض (وحق الاقتراع محصور بهم) ايدوا هذه الفكرة. وفي العام نفسه قرر سحب حنوب افريقيا من الكومنولث بعد انتقادات تعرض لها من الدول الاعضاء اثناء المؤتمر المنعقد في لندن.

واستكمل فيرفورد الترتيبات العنصرية بانشاء نظام الدربانتوستان»، وهي الاقاليم

المخصصة للسود. أول هذه الاقاليم المتمتعة نظريًا بالحكم الذاتي كان ترانسكاي في ١٩٦٣ (راجع «بانتوستان» في باب الأبارتيد).

في ١٩٦٦، اغتيل فيرفورد وهــو حــالس في مقعده في البرلمان على يد رحل أبيض.

\* لوثولي، ألبير ميوميي .Luthuli, A.M

(١٩٩٨-١٩٩٧): سياسسي وزعيه جنسوب افريقي. حائز على جائزة نوبل للسلام، ويعتبر أبا الحركة الوطنية الافريقية في هذا البلد. بعد إتمام تحصيله العلمي، عمل مدرسًا حتى ١٩٣٦ حين اختاره شعبه (الزولو) زعيمًا له. انضم إلى حزب المؤتمر الوطني الافريقي، واصبح بعد فترة رئيسًا لفرعه في اقليم ناتال.

وضع لوثولي ثقل زعامته التقليدية في النضال ضد سياسة الأبارتيد. وحين حيرته الحكومة، في ١٩٥٢، بين الحفاظ على زعامته وبين الانتماء إلى المؤتمر الوطني الافريقي، اختار مواصلة النضال السياسي فانتزعت منه الزعامة. غير انه انتحب في السنة نفسها رئيسًا لحزب المؤتمر، وقد احتفظ بالرئاسة حتى آخر حياته.

جابهت الحكومة نضاله بالنفي والاعتقال طوال ترؤسه حزب المؤتمر. وثباته عند مواقفه جعل منه بطلاً وطنيًا يتمتع برصيد عال لدى الرأي العام العالمي. في آذار ١٩٦٠، أحسرق علنسا حسوازه الداخلي احتجاجًا على مقتل العشرات من السود في مدينة شاربفيل على يد الشرطة ودعا إلى يوم حداد وطني. فردت السلطة باعتقاله بحددًا. وفي السنة نفسها (١٩٦٠) منح جائزة نوبل للسلام. ولم تسمح له الحكومة بالتوجه إلى استوكهو لم لاستلام الجائزة إلا بضغوط كبيرة في الداخل والخارج واشترطت إلا يزور أي بلد آخر.

توفي لوثولي في ١٩٦٧ فيما كان لا يزال في الاقامة الجبرية. وقد لف الغموض موته. إذ زعمت السلطات ان قطارًا صدمه حين كان يقطع

السكة الحديدية. إلا ان معظم السود ما زالسوا مقتنعين ان الحكومة وراء مقتله.

نشر لوثولي سيرته الذاتيــة في ١٩٦٢ تحــت عنوان «دعوا شعبي يسير».

\* مانجينا، ألفود . Mangena,A . والم الماد في حسوب ١٩٢٤ الله والم المسود في حسوب الويقيا. ولد في السكورث وتلقى فيها تعليمه الابتدائي، ثم رحل إلى مدينة الكاب لمتابعة دراسته في مدرسة خاصة تولى فيها بنفسه نفقات معيشته. وبدأ في الفترة نفسها كفاحه ضد السياسة العنصرية. ثم رحل بعد فترة إلى انكلترا لدراسة القانون في حامعة لينكولن إن في لندن. وأثناء وجوده هناك، وإثر محاكمات حائرة في بريتوريا ضد متمردين سود من قبائل الزولو (١٩٠٦)، قدم مانجينا عريضة احتجاج على الحكومة البريطانية مانجينا عريضة احتجاج على الحكومة البريطانية السلطة العنصرية شرعيتها في الوطن الأم وحقها في فرض الاحكام العرفية، فبرز إسمه على الصعيد السياسي في كل من بريطانيا وجنوب افريقيا.

بعد عودته، نجح في تخطي التقاليد العنصرية المفروضة، فأصبح اول محام افريقي في البلاد، وفتح مكتب الخياص في بريتوريا. أسس في ١٩١٢، بالتعاون مع آخرين، المؤتمر الوطين المحلي لجنوب افريقيا (SANNC)، وأصدر، بالتعاون مع رئيس المؤتمر الوطين الافريقي، سيفاكو مابوغو ماكغاتو، بين ١٩١٧ و ١٩٢٤، صحيفة «الدفاع الوطيني» في مدينة بريتوريا.

\* مالدیلا، بلسون .N. مالدیلا، بلسون \* مالدیلا، بلسون .N. ۱۹۱۸ ): زعیم جنوب افریقی، ورثیسس جمهوریة جنوب افریقیا الحالي (۱۹۹۶ ).

الكتابات عنه، سيرة ونضالاً وسحنًا وسياسة وتأريخًا وتحليلات... سيلٌ حارف في العالم بدأ مع إطلاقه من السحن، وتزخّم بعد

إصداره هو، وكمؤلف، لكتاب سيرته الذاتية:

Nelson Mandella

Long Walk to Freedom

The Autobiography of Nelson Mandella.

Little Brown. 1994., 6 17 pages.

(نلسون مانديلا، المسيرة الطويلة نحو الحرية، السيرة الذاتية لنلسون مانديلا).

ولد نلسون مانديلا في ١٨ تموز ١٩١٨ في قرية صغيرة، مفيزو، على ضفاف نهر ألمباشي في إقليم الترانسكاي. وقضى معظم طفولته وصباه الباكر في الاقليم ما بين قريته وأومتاتا (عاصمة الترانسكاي حيث يعيش زعيم قبيلة الخوسا (ثاني أكبر قبائل السود عددًا بعد الزولو) وهو من عائلة مانديلا كذلك. وبعد وفاة والده، انتقل إلى العيسش في بيت الزعيم الذي كفله حتى شبّ عن الطوق. ويستذكر مانديلا حياته مع اقرانه في الاودية والمرتفعات ورعية الماشية حين بلوغه الخامسة، ودخوله المدرسة النظامية المخصصة للسود في السابعة. وفي المدرسة منحته المعلمة إسمًا انكليزيًا هو. «نلسون» الذي بات يعرف به ويحل محل إسمسه بالولادة الذي همو «روليهالالا» (أي «مشاغب» بلغة الخوسا). وفي السادسة عشرة، حتن مانديلا مع مجموعة من أقرانه، والختان لدى الخوسا طقـس يعبر خلاله الاولاد من مرحلة الطفولة إلى مرحلة الرجولة، وبالتالي هو احتبار للشحاعة. واستقبل مانديلا التحربة بمزيج من الوجل والاصرار على التحمل واحتياز الامتحان.

مرحلة الطفولة والمراهقة، وبعيدهما بسنوات قليلة، امضاها مانديلا في وسطه الأسود بعيدًا عن الرجل الأبيض ومؤسساته، في ما عدا حفنة من البيض الذين تعرّف عليهم في بلدت والريف المحاور، «إلا ان دورهم في حياتي كان قصيًا، كما انني لم أشغل بالي بالتفكير في العلاقة بين أبناء حنسي وهؤلاء الغرباء العجيبين».

في المدرسة، التابعة لـ «الأباء البيض»، تمكن



نلسون مانديلا في لحظة تأديته اليمين الدستورية.

من إثراء ثقافته ومعارفه التقليدية القبلية والشفوية معارف وثقافة حديثة. وفي ١٩٣٨، التحق بجامعة فورت هير حيث بدأ دراسة القانون، وحيث التقى بواحد من أكثر الشخصيات تأثيرًا في مسار حياته، وهو أوليفر تامبو، الذي يعد من مؤسسي الحركة المناهضة للتمييز العنصري (وهي العبارة التي يصح المناهضة للتمييز العنصري (وهي العبارة التي يصح المناهضة ما قبل ١٩٤٨، ذلك ان نظام الأبارتيد في مرحلة ما قبل ١٩٤٨، ذلك ان نظام الأبارتيد بدأ في ١٩٤٨). فبدءًا من تلك السنة، ١٩٣٨، ومن ذلك اللقاء، دخل مانديلا معترك الحياة السياسية وبدأت تتشكل ملامح الرحل الذي يعرفه السياسية وبدأت تتشكل ملامح الرحل الذي يعرفه

العالم اليوم. فساهم في تلك السنة (١٩٣٨)، إلى حانب تامبو، في تنظيم اضراب طلابي أدّى إلى طرده من الجامعة؛ فانتقل إلى مدينة جوهانسبورغ حيث بدأت مرحلة من السنوات العجاف، كان خلالها يقسم وقته بين دراسته القانونية، وبين عدد من المهن الصغيرة يزاولها لتوفير قوته، وبين العمل السياسي الذي ما لبث ان أصبح علة وجوده.

هكذا انطلق مانديلا، بصحبة جمع من الشبان في محاولة السيطرة على «منظمة المؤتمر الافريقي» التي كان يقودها في ذلك الوقست وجيه اسود يدعى الدكتور حوما، وهو رجل كان شديد

الاحتشام تجاه السلطات البيضاء التي كان يبالغ في احترام قوانينها، ويكتفي بتوجيه عرائض الاحتجاج اليها. في حين كان مانديلا وصحبه يؤمنون بضرورة الانتقال، تدريجيًا، من النضال السلمي المتأثر إلى حد كبير بالغاندية (وغاندي بـدأ حياتـه السياسية داخل الجالية الهندية المهاجرة في جنوب افريقيا)، إلى العنف والكفاح المسلح. وجاء انتصار الحزب الوطني داخل الاقلية البيضاء الذي انتزع السلطة من أيدي البيض الناطقين بالانكليزية والمستندين إلى بريطانيا، وأسّس لنظام الأبارتيد، في انتخابات ١٩٤٨، ليسرع من قناعات مانديلا ورفاقه بضرورة اعتماد الكفاح المسلح كطريق وحيد للحرية. وفي الخمسينات، أصبح مانديلا أحد ابرز قياديي المؤتمر الافريقي، حاصة بعد حظر المنظمة في ١٩٥٢. وشهد يسوم ١٦ كانون الاول ١٩٦١ ما لا يقل عن ٢٠ انفحارًا اعلنت ميلاد الحركة المسلحة، أو الجناح العسكري للمؤتمر الذي أوكل إلى مانديلا تأسيسه وعرف باسم منظمة «رأس حربة الشعب» أو الأمة، يمعونة حو أسلوفو عن الحزب الشيوعي وآخرين.

في ١٩٥٢، كان مانديلا قد انتخب رئيسًا لحسرب المؤتمر في اقليم ترانسفال؛ فاصدرت الحكومة، على الفور، قرارًا بوقفه عن ممارسة المحاماة وعدم دخوله العاصمة. وفي ٢٦ حزيران (١٩٥٥، صدق المؤتمر الشعبي في مدينة الكاب على «دستور الحرية»، واشترك في هذا المؤتمر المهم آلاف من حزب المؤتمر الوطني. وفي العام التالي «الخيانة العظمى»، واستمرت محاكمته حتى «الخيانة العظمى»، واستمرت محاكمته حتى (١٩٥٦، ولكنه قبل ذلك وفي ١٩٥٨ اقترن بسوين مانديلا التي انجبت له إبنتين.

في ١٩٦٠، بدأت الحكومة العنصرية إحراءات قمعها الدموي ضد السود والملونين، واعلنت قانون الطوارىء للحد من المظاهرات، واعتقل مانديلا مع ٢٠ ألفًا، ولأن الحكومة منعت

المحامين من الدفاع عنهم فقد تولى مانديلا وزملاؤه الدفاع عن انفسهم، وفي الوقت نفسه أصدرت الحكومة قرارًا بحظر نشاط حـزب المؤتمـر الوطـني. وفي العام نفسه اعلنت الامـم المتحـدة عـام ١٩٦٠ «عام افريقيا». ونادى الزعيم الاسبود لوتولى الرئيس العمام للمؤتمر الافريقي، بمقاطعمة دوليمة لبضائع جنوب افريقيا. وأثناء ذلك وقعت احداث شاربفيل (راجع معالم تاريخية) التي فحرت غضبًا عامًا، وقبض البوليس على ١٢ ألف اسود بعد اعلان حالة الطوارىء، وعدّ المؤتمر الوطني الافريقي خارجًا على القانون. وفي العام التالي (١٩٦١) حصل مانديلا على البراءة مسن تهمة الخيانة العظمي. وبعد اطلاق سراحه، اصدرت الحكومة امرًا حديدًا بالقبض عليه، فاضطر إلى الاحتفاء والعمل السري. بعدها، حضر مؤتمرًا في مدينة بيترمارتزبورغ حضره ١٤٠٠ مندوب من جميع انحاء البلاد، وألقى حطابًا ضد اعلان حنوب افريقيا جمهورية بيضاء، وسافر في ١٩٦٢ حارج البلاد لحضور مؤتمر في أديس أبابا، ثم سافر إلى لندن فالجزائر، ثم عاد سرًا إلى جنوب افريقيا، وألقى القبض عليــه في ٥ آب ١٩٦٢ وحوكـم في حوهانسبورغ بتهمة مغادرة البلاد بطريقة غير قانونية، وحكم عليه بالسحن ٥ سنوات، وقد جيء به من السجن إلى المحكمة عام ١٩٦٤ لمحاكمته بتهمة قيادة اعمال التخريب من داخل السحن وصدر عليه الحكم بالسحن مدى الحياة.

أنفق مانديلا عشرة آلاف يوم بين حدران سحون مختلفة، بعضها مفرط في القسوة مثل سحن روبن أيلاند (في المحيط الهندي قبالة مدينة الكاب) حيث قضى ورفاقه حلّ فترة سحنهم (من ١٩٨٤) في اعمال شاقة، وبعضها مريح نسبيًا مثل سحن فكتور فيرستر الذي قضى فيه عامه الاحير وحيدًا، وتمكن للمرة الاولى من سنوات طوال من الاحتفال بعيد ميلاده الحادي والسبعين مع زوجته ويني وبقية افراد عائلته. وقبل ايام من

. سياسي مراوغ وضيع».

أما من القليل النادر والشاذ ما اعادت الصحافة البريطانية التذكير به، بمناسبة زيارة مانديلا المذكورة، وهو ما قالته، في ١٩٨٧، مارغريت تاتشر رئيسة وزراء بريطانيا، وهي تشجب اية مبادرة للحوار مع حزب المؤتمر الوطني الافريقي (ANC): «إن المؤتمر الوطني الافريقي منظمة أرهابية فعلاً. وإن أي شخص يعتقد انها ستتسلم مقاليد الحكم في حنوب افريقيا إنما يعيش في عالم ضبابي ووهمي». بل ان أحد نوابها، وهو تيدي تايلور، قال في الثمانينات: «ينبغي اعدام نلسون مانديلا رميًا بالرصاص».

في ١٩ آب ١٩٩٦، أذيع رسميًا في جنوب افريقيا ان رئيس الجمهورية نلسون مانديلا ابلغ اللحنة التنفيذية الوطنية لحيزب المؤتمر الوطني الافريقي، أثناء اجتماعاتها السي حرت في جوهانسبورغ لمدة ثلاثة ايام وانتهت في ١٨ آب ١٩٩٨، قراره التخلي عن زعامة الحزب في ١٩٩٧ (أي، إبان المؤتمر السنوي للحزب المقرر عقده في كانون الاول ١٩٩٧). وكانت سبقت هذا الاعلان تصريحات متكررة لمانديلا أكد فيها انه سيعتزل العمل السياسي عند انتهاء ولايته الرئاسية في ١٩٩٩.

### \* ماندیلا، ویسنی Mandella, Winnie

(۱۹۳٤): مناضلة وسياسية حنوب افريقية. زوجة الرئيس نلسون مانديلا من ۱۹۰۸ إلى ۱۳ نيسان ۱۹۹۲ (الطلاق) وأم إبنتيه زيني وزيندزي اللتين انجبتهما في السنوات الثلث الاولى من زواجهما.

ولدت «نومزانو وينيفريدها ديزيكيسلا» المعروفة احتصارًا باسم «ويني» في قرية لوندولاند من قرى بانتوستان ترانسكاي. بعد رحيل والدتها، تركت المدرسة لمدة عام ونصف العام لتربي شقيقها الرضيع، وعملت في الحقول وحلب

اطلاق سراحه استدعاه الرئيس فريدريك دوكليرك لينبئه بقرار اطلاق سراحه، ففوجىء مانديلا، وطلب مهلة اسبوع، ولكن الرئيس رفض الطلب باعتبار ان الحكومة اعدّت للامر عدته وأخطرت الصحافة المحلية والعالمية. ووافق مانديلا أحيرًا.

في ١١ شباط ١٩٩٠، خرج مانديلا من بوابة السحن طليقًا تحت اضواء عشرات الكاميرات وحشد من الاقراب والمؤيدين والصحافيين... «حين صوّب أحدهم آلة سوداء طويلة برأس يكسوه الوبر نحوي حفلت. قلت في نفسي ربما كان هذا سلاحًا حديدًا طوّروه حلال إقامتنا في السحن. إلا ان ويني أعلمتني ان هذا مكبّر للصوت...»، وسار يصنع أحد أهم أحداث التاريخ (راجع النبذة التاريخية، وباب الأبارتيد).

في سيرته الذاتية (الكتاب المذكور في مطلع هذه المادة، وهو أحد أكثر الكتب مبيعًا في العالم منذ ان صدر) يقول نلسون مانديلا: «لم أولد وبي حوع إلى الحرية، فقد حت إلى الحياة حرًا بكل ما يمكن ان يستوعبه عقلي ووجداني من معاني الحرية... عندما بدأت أعي في صباي ان حريتي هي بحرد وهم، وعندما اكتشفت وانا شاب ان حريتي قد سلبت مني، حينها بدأ عندي ألم الجوع إلى الحرية».

هذا من جميل ما قاله مانديلا. أما ما قيل عنه، وما زال يُقال، فمحلدات لا حصر لها ولا عدّ، وكلها، باستئناء القليل القليل الشاذ والموضل في عدائه لحركة التاريخ، تلتقي، بشكل أو بآحر، مع ما قالته ماري بريد، مراسلة صحيفة «إندبندنت»، عشية زيارة مانديلا لبريطانيا في مانديلا لواحد من اعظم رحال الدولة في قرننا العشرين. انها حصائص هذا الرحل الفريد، تلك التي تجعله يترفع عن وحل السياسة الحديثة. إنه في نظر الآحريدن شخص ينضح حيوية وطيبة واستقامة، قائد روحي أكثر من ان يكون محرو

الابقار. كانت تستمع بشغف للقصص التي كان والدها يقصها عليها حول معارك ونضالات الزعماء السود. في المدرسة الثانوية، احرت اتصالات بجمعية «افريقيا الشابة»، وهي منظمة يسارية، ثم حضرت بعض اجتماعات المؤتمر، ودرست في حوهانسبورغ، وكانت اول امرأة سوداء تعمل في المجال الطبي حيث عملت مساعدة اجتماعية طبية.

التقت ويمني نلسون مانديلا اول مرة في المحكمة الاقليمية في جوهانسبورغ، وكـان محاميًـا للدفاع عن زميل له قبض عليه البوليس. ورأت ويني، حسب تعبيرها، هذا الرجل الشمامخ المهيب الجليل حينما دحل إلى القاعة وسط همس الموجودين باسمه واعجابهم به. ثم التقته ثانيـة وقـد كان برفقة أوليفر تامبو وزوجته أدولين؛ والتقى بها ثالثة يستفسر عن إمكانية قيامها بجمع الاموال لهدف نضالي معين. ثم تكررت لقاءاتهما حتى تمّ زواجهما في ١٩٥٨، وبدأت تشاركه علمي الفور عمله السري. وكانت حياتها معه حياة بدونه-كما تقول ويني- فلم يكن لديه وقت حتى ليأكل، فالوطن يأتي اولاً، وأي شيء آخر لديه في المرتبة الثانية. وسرعان ما قبضت عليها الشرطة بسبب نشاطها في حركة المرأة السياسية، قبل نهايـة شـهر العسل، وزحت بها في السجن.

بعد إطلاق سراح ويني، بدأت عملية مطاردة نلسون، فلم يعرفا طعم الحياة الهادئة تحت سقف واحد. وحل عام ١٩٦٢ فقبض على مانديلا ووضع في السحن لمدة ٢٧ سنة.

طوال هذه السنوات كانت ويني تناضل في غير حبهة في آن واحد: جبهة توفير لقمة العيش لابنتيهما وأطفال الشهداء، حبهة تأليب الرأي العام المحلي والدولي ضد النظام العنصري، حبهة العمل للافراج عن زوجها، ومواصلة كفاحها في إطار حزب المؤتمر الوطني الافريقي وفي داحل حركة المرأة في جنوب افريقيا. واعتقلت مرات



ويني مانديلا.

عدة بين ١٩٦٧ و ١٩٧٥، وذاقت كـل ألـوان التعذيب والاهانات، وتمّ تفجير منزلهـا في ١٩٨٥، واشتعلت النـيران في بيتهـا في ١٩٨٨، وكـانت لا تستقر في مكان ما حشية السـقوط إمـا بـين ايـدي الاجهزة الامنية أو برصاص القوى العنصرية.

لم تخرج ويني سليمة بصورة تامة من محيم العنصرية بعد كفاح دام ثلاثة عقود ونصف عقد، لكنها اكتسبت حلاله «مناعة» تعد ثمرة من شمار نضوحها السياسي، وتوازنها النفسي، ومواقفها العنيفة من العنصرية وكل رموزها مثل زوجها نلسون الذي حافظ على توازنه العقلي والنفسي لمدة ٢٧ سنة خلف قضبان السحن، فاكتسب حكمة سياسية نادرة وهدوءًا مدهشًا وثقة إلى درجة ان بعض الاصوات من داخل حركته ارتفعت لتقول ان مانديلا الذي نعرفه مات في سجون العنصرية، فهو الآن يجلس إلى حانب حلاده الرئيس دوكليرك ويخاطبه كرفيق درب.

لذلك وحد فيه البيض وفي مقدمهم دو كليرك الرحل المناسب لفتح باب الحوار معه.

بعد حروجه من السحن كان مانديلا يتوقع ان يجـد ويسي، السيّ تركها قبـل ٢٧ سـنة، زوجة البيت، فوجد نفسه امام قائدة سياسية محنكة وعازمة على مواصلة كفاحها. عبّرت ويسي عن صدمتها النفسية في سيرتها الذاتية، وتصريحاتها الاحيرة بالقول: «انتظرت طويلاً العيش مع انســان يبادلني الشعور نفسه، فوحـــدت رمــزًا تاريخيًــا وسياسيًا يحيا حياة غير إنسانية، وغير عادية. ولذا أمست حياتنا الزوجية صعبة للغاية. سيما وإنه أضحى غير قادر على الوفاء بواحب الروج، والأب، والجمد. و لم يعـد يتصـور أبعـادًا اخـرى في الحياة غير البعد السياسي، وربمـا مـردّ ذلـك حياتــه الخاصة بين الجدران الاربعة. وعلى رغم انه عاد إلى البيت رسميًا، فانه لم يعد عمليًا ليس في نظري فقط، بـل في نظر ابنائه، واحفساده...». الحياة المشتركة بين ويسني ونلسون لم تستمر لأكثر من لحمس سنوات فقط (٣ سنوات قبل سحنه، وسنتان بعد إطلاق سراحه) مع ان زواجهما دام ٣٤ سنة (1994-1904).

وليس غريبًا، ربما، ولا صدفة ان حملة الاتهامات ضد ويني انطلقت قبل فترة وجيزة من خروج زوجها من السحن فاتهمت بانها وراء طلاق مانديلا من زوجته الاولى، وزعهم انها تركض وراء الرجال، وألصقت بها تهمة اختلاس اموال المؤتمر الوطني الافريقي وتهريبها إلى البنوك الغربية، وتأسيس عصابة ارهابية تعرف باسم الغربية، وتأسيس عصابة ارهابية تعرف باسم يتعامل مع السلطة العنصرية، وذكر ان من ضمن يتعامل مع السلطة العنصرية، وذكر ان من ضمن ضحاياها عام ١٩٨٨ مراهق اسود (١٤ سنة) بتعذيبه قبل ان تسلمه لـ«العصابة» لتقضي عليه. الله ذلك ذاعت احبار تفيد بانها مدمنة كحول، واضحت تتصرف بصورة غير مسؤولة وتشوة واضحت تتصرف بصورة غير مسؤولة وتشوة

سمعة «المؤتمز الوطين الافريقي». وضغط الحزب على مانديلا لفسخ عقد زواجه إذا كان يريد البقاء في قيادة «المؤتمر» وإن يكون مرشيحه الوحيد لرئاسة الدولة. وفي ١٩٩٢، اتخذ مانديلا قسرار طلاقه منها، وتخلت عن كل مسؤولياتها القيادية في المؤتمر. ولسخرية القدر، اعبادت محكمة العدل في بريتوريا، التي حكمت عليها بالسحن لمدة ٦ سنوات بتهمة المشاركة في قتل المراهق موحيسيي، النظر في قرارهما، وبرّات ويمني بحجة عدم توافر دلاتل كافية على تورطها. وهكــذا بـدأ نجـم ويـي يصعد من جديد في المؤتمر الوطني الافريقي وغمدت «الأم» كما يحلو لبعض السود تلقيبها. وتصدرت قائمة مرشحي المؤتمر في انتخابات نيسان ١٩٩٤. وقبيل هذه الانتخابات، كانت ويني لا تنفك تنتقد بحدة المفاوضات المباشرة مع البيض معتبرة «ان المفاوضات الدائرة بين صفوة الجلادين وصفوة الضحايا لـن تكـون في خاتمــة المطـاف إلا علــي حساب الكادحين» (من «العربي»، العدد ٣٦٣، شباط ۱۹۸۹، ص ۲۰-۲۲؛ و «الحياة»، العدد ١١٣٩٠، تـاريخ ٢٤ نيسـان ١٩٩٤، ص ٧؟ والكتاب السنوي الفرنسيي «كيله»-١٩٩٤-ص ۹۸۸).

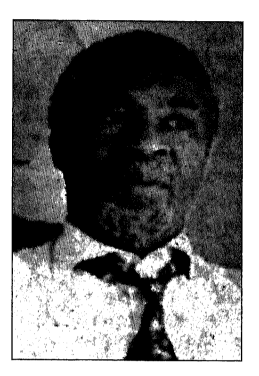
\* مبكي، ثابو (٢٩٤٢ - ): نائب الرئيس الحالي لجنوب افريقيا نلسون مانديلا.

ولد ثبابو مبكي (الاسسم الاصلى ثبابو مفويلوا البذي يعني «حالب الفرح») في الكباب الشرقية إبنا لمثقف ومناضل ضد العنصرية إسمه غوفان مبكي. وحين سبحن غوفان وآخرون مع مانديلا، هرب النجل وناجون غيره إلى المنفى، فعاش ثابو في بلدان افريقية عدة حيث مشل الموتمر الوطني الافريقي، لكنه قبل ذلك عباش في بريطانيا والاتحاد السوفياتي. ففي ١٩٦٦، نال من حامعة ساسكس البريطانية شهادة . M.A في الاقتصاد، لكنه في روسيا تدرب على القتبال، ثم درس

الماركسية في «معهد لينين». ذلك ان ثابو انتسب مبكرًا إلى الحزب الشيوعي في حنوب افريقيا، التنظيم السياسي الوحيد الكبير نسبيًا، والأبيض النشأة، الذي وقف ضد العنصرية، حتى بات من الممكن ان يزدوج الولاء له ولحزب «الموتمب الوطيي» في الوقت نفسه. وفي ١٩٧٩، انتخب مبكي لعضوية المكتب السياسي الشيوعي، لكنه أبعد عنه في ١٩٨١ لعدم مواظبته على حضور الاحتماعات. إلا ان انتخابه اليه تجدد في ١٩٨٤، وظل الرجل شيوعيًا حتى السماح للحزب، إلى وظل الرجل شيوعيًا حتى السماح للحزب، إلى العلنية، بدا انه تمّ تخيير ومع انتقال الحزب إلى العلنية، بدا انه تمّ تخيير الكوادر بين الاستمرار أو المغادرة. ويبدو ان ثابو احتار مغادرة الحزب (الشيوعي).

أما في نموه السياسي الموازي، عبر حزب الموتمر، فقد انتسب ثابو إليه في ١٩٥٦، وعين في اواخر الستينات نائب الامين العام للمحلس الثوري في المؤتمر الوطني، ثم صعد بسرعة فضم إلى الهيئة التنفيذية في ١٩٧٥، وبعد ثلاث سنوات اصبح سكرتير الرئيس في المنفى أوليفر تامبو، ليغدو من ثم، الثالث أهمية بعد مانديلا ووالتر سيسولو.

تولى المحادثات التي اجريت في سويسرا وأفضت في النهاية إلى المفاوضات الدستورية التي تفككت العنصرية بنتيجتها. وكان مبكي ايضًا من القادة الرئيسيين في حزب المؤتمر الذين بنوا ونظموا الحملة ضد الأبارتيد في الثمانينات، ما سلّط عليه اضواء كثيرة. هكذا، فبمحرد عودته إلى حنوب افريقيا بدا بوصفه الحاكم المقبل، وتعرز هذا التقدير بعدما تغلب على منافسه الرئيس سيريل رامافوسا، والذي لم تسعفه كاريزميته فانسحب من منافسته على نيابة الرئاسة في ١٩٩٤.



ثابو مبكى.

\* هوتسوغ، جيمس (١٩٢١-١٩٤١): سياسي بويري من اتحاد جنوب افريقيا. شارك في حرب البوير (١٩٩٨-١٩٠١)، وعارض اتفاقية الصلح التي تمت مع البريطانيين، وعمل على إثارة الاضطرابات ضدهم. وزير العدل في حكومة الاتحاد (١٩١٠). في ١٩١٣، أسسس الحزب الوطني الذي جعل من برنابجه الاستقلال التام عن بريطانيا. تحلف الجنوال سمطس في رئاسة حكومة جنوب افريقيا بين ١٩٢٤ و١٩٣٩. عارض دحول اتحاد جنوب افريقيا الحرب العالمية الثانية، ولكنه حدل به ١٩٠٩، وحلفه سمطس. وفي ١٩٤٠، نادى بتحويل الاتحاد إلى جمهورية مستقلة عن الامبراطورية البريطانية، وتحالف مع حزب مالان في منساوأة البريطانية، وتحالف مع حزب مالان

# Encyclopédie Historique et Géographique

Continents, Régions, Pays, Nations, Villes, Sujets, Signes et Monuments

Tome VII

PAR Massoud Khawand

> تمّ طبع الجزء السابع في ايلول ١٩٩٦ وتليه الأحزاء الأحرى تباعًا Ed. Septembre 1996

